Lette de Wavreamont

Périodique trimestriel

N° 176

Octobre-novembre-decembre 2025

Editeur responsable : Renaud Thon, Monastére de Wavreumont, 4970 Stavelot

Bien chers amis,

Au temps de I’Avent, nos lectures de I’Ecriture tracent un chemin qui nous conduit jusqu’a la
rencontre du Vivant a la créche. L’acte de lire doit nous conduire a la Vie et, en quelque sorte,
nous délivrer, nous faire vivre une expérience au-dela du livre.

Aimer a lire, selon Montesquieu, c’est faire 1’échange des heures d’ennui que 1’on doit avoir
dans sa vie contre des heures délicieuses.

Délassement, intérét, découverte, mais surtout apprentissage du demeurer avec soi, de prendre
plaisir a se questionner, a s’¢lucider et finalement a y découvrir une lumiére autre que nous-
mémes. On pourrait alors dire : lire, ¢’est échanger ces heures d’en nuit contre des heures de
lumiére.

Saint Benoit va dans ce sens quand il dit au chapitre 48 de la régle : « Le dimanche, tous
vaqueront a la lecture, excepté ceux qui sont employés a divers offices. »

Donc si les heures que I’on a devant soi ne sont pas a consacrer a Dieu dans la liturgie, ni au
service des freres ou des hdtes, si le temps se dégage en loisir, la meilleure chose a faire est
d’habiter avec soi-méme dans un dialogue de soi a soi devant Dieu, que la lecture nous permet
de vivre en sachant qu’elle n’est nullement isolement.

Le philosophe Louis Lavelle le précise bien : « Comme nos amis les meilleurs ne sont pas
ceux qui ont le plus de dons, mais ceux dont la seule présence communique a notre ame le
mouvement et la vie, ainsi les meilleurs livres sont aussi ceux qui apportent a notre esprit un
¢branlement plutdt qu’un aliment. Il suffit qu’ils nous posent des questions, mais ¢’est a nous
d’y répondre. Au lieu d’enfermer notre pensée dans les bornes d’une connaissance déja
formée, ils ouvrent devant elle un chemin de lumiére. ... La vivante communication des
hommes entre eux est la véritable fin de la lecture. Mais la lecture n’en est que I’instrument.
Aussi ne faut-il jamais craindre de quitter un livre, méme le plus grand, pour un homme,
méme le plus simple. Et si 'on pense autrement, c’est que I’on met encore l’idée, ou
seulement le mot, au-dessus de I’étre et de la chose. »

Autrement dit, si les textes de I’Ecriture ou les contes de Noél nous conduisent a la créche,
c’est Jésus vivant qu’il nous faut rencontrer. Donc méme le plus grand des livres qui nous met



en communication avec Dieu ne doit pas nous fermer a notre prochain, méme le plus humble,
parce que la Bible nous apprend a rencontrer le Christ dans 1’autre.

Alors la fraternité bénédictine se construit dans un va-et-vient entre solitude avec le livre et
rencontre du frére.

Le Livre nous aide a comprendre notre chemin d’humanité en nous posant la question :
combien suis-je frere, pére, fils ?

Bon temps de Noél et heureuse année 2026.

Frére Renaud

SEUR ANNE-MARIE MAMBOURG, O.S.B

Sceur Anne-Marie est décédée le 30 novembre a 1’Age de 88 ans a Nafia (Lima), entourée de
tous les fréres et sceurs de la communauté qui étaient a son chevet au moment de sa mort. Les
derniers mois, elle était trés pacifiée, m’écrivait Frere Simon Pierre, et toujours préoccupée
des grandes questions et de notre avenir.

Avant de partir pour le Pérou, Anne-Marie était proche de Wavreumont puisqu’elle fit partie
avec Maddy Couder et Marc Gautier du premier petit groupe qui s’engagea dans I’oblature, au
cours des vépres du dimanche 20 mars 1991. Un événement qui marquait la naissance de
notre oblature séculiere.

Anne-Marie était médecin et psychiatre et, a cette €poque, elle était médecin chef de I’hopital
psycho-gériatrique du Péri a Liege. Elle fut d’ailleurs une pionniére en Belgique dans la
recherche sur la maladie d’Alzheimer. Mariée durant 20 ans avec un anglican et puis veuve,
elle était tres engagée dans sa paroisse de Sainte-Walburge. Il faut dire que, dans sa jeunesse,
elle avait pensé consacrer sa vie comme laique missionnaire. Elle entra d’ailleurs en
formation chez les Auxiliaires de 1’Apostolat, désireuse de donner sa vie au service de
I’Eglise. Toutefois, aprés six ans elle ne renouvela pas son premier engagement, se voyant
davantage, a I’avenir, en couple et mariée.

Devenue familiére du monastere et de ses projets, ¢’est tout naturellement qu’elle s’intéressa a
la fondation du Pérou qui, au debut des années nonante, prenait un nouveau départ. Sans
doute cet appel a un service missionnaire qu’elle avait ressenti toute jeune se réveillait-il. Elle
avait beaucoup partagé avec Frere Simon Pierre avec qui elle restait en contact et peu a peu se
forma le projet de partir pour le Pérou, une fois arrivée a la pension, pour se mettre au service
de la petite communauté. Un premier voyage la confirma dans cette intention et peu apres, en
1998, elle partit avec la mission d’aider a ’animation de la Fraternité¢ laique bénédictine a
Nafia. Toutefois, avec ses nombreuses compétences et sa longue expérience, elle rendit trés
vite bien d’autres services. On venait souvent la consulter et elle recevait des demandes



d’accompagnement. C’est ainsi qu’elle fut amenée a étre cofondatrice du « Centre de
Spiritualité EmaCs » et & assumer les cours les plus délicats de I’Ecole de Formation a
I’écoute psycho-spirituelle.

Apres quelques années, elle souhaita aller vivre a Chucuito ou elle demeura jusqu’a ce que sa
santé ne lui permette plus de vivre en altitude. Durant ces 7 années, elle continua a rendre les
mémes services, y compris en allant chaque mois a la prison de Puno. C’est a cette époque
qu’elle demanda a faire son engagement comme oblate réguliere. C’était la reconnaissance
d’une situation de fait, car Anne-Marie était devenue un pilier de la communauté par sa
fidélité a la liturgie et par les multiples taches qu’elle assumait. Ce n’était pourtant qu’une
étape car elle gardait le désir que sa vocation bénédictine soit pleinement reconnue. Le 25
septembre 2021 & Nafia, en présence de ’évéque et du P. Abbé Maksymilian, président de la
Congrégation, elle fit profession monastique a I’age de 84 ans.

Les derniéres années, depuis fin 2017, elle les vécut de nouveau a Nafia o elle devint en
quelque sorte la mere de la communauté par sa présence attentive a chacun et chacune. Elle
¢tait toujours la premicere a la liturgie comme d’ailleurs a toutes les activités communautaires.
Elle avait fait don a la communauté de tout ce qu’elle possédait et sa pension permit d’aider
bien des personnes en difficulté, en particulier a travers « Alumnos del Peru» ou elle
s’occupait de I’attribution des bourses d’étude. Elle était toujours disponible pour rendre des
petits services méme ingrats, comme celui de rendre compte minutieusement chaque année de
I’utilisation de I’aide envoyée par I’ASBL Aide aux Missions du Monasteére.

Le départ d’Anne-Marie laisse un grand vide dans la communauté du Pérou, mais aussi dans
le ceeur de bien des personnes qui lui sont reconnaissantes de son écoute et de son aide, mais
plus encore de I’exemple d’une vie toute donnée au Seigneur et aux autres.

Frére Bernard

TROIS PEPITES DE SILENCE

Qu’est-ce que la beauté ? D’ou vient-elle ? Qu’y-a-t-il de bouleversant dans une véritable
expérience de la beauté ?

Je ne suis ni artiste, ni historien de 1’art ; je vais donc vous parler a partir de mon lieu qui est
un monastere. Partage de solitude et de vie fraternelle, de recherche de Dieu a la suite d’une
longue tradition.

Et quand je me pose la question : Qu’est-ce que la beauté pour moi ? Je ne peux m’empécher
de penser aux moments ou je rentre dans 1’église et que j’apercois quelqu’un en priére vivant
un seul a seul avec Dieu, dans une attitude d’humilité et d’adoration, simplicité, abandon,
confiance, paix. Rayonnement d’une luminosité discréte émanant du visage, de I’intériorité de
la personne.



Vous comprenez peut-étre déja un peu mieux pourquoi, j’ai intitulé ce partage : « trois pépites
de silence ». En fait, je vais vous parler de trois pépites silencieuses et de trois femmes.

La premiére est Sarai qui deviendra Sarah. Pourquoi entre-t-elle en scéne la premiere ? Tout
simplement a la suite d’un réflexe d’exégese hébraique qui invite a aller chercher les clefs
d’un questionnement la ou ce qu’il aborde apparait pour la premiére fois dans la Genese. Lors
de la création, Dieu vit que cela était bon, et méme trés bon, mais il n’est pas dit que I’ccuvre
créatrice est belle. Le mot apparait au début de I’histoire d’Abraham dans un texte assez
déconcertant : Genése 12,10. « Vois, je sais maintenant que tu es une femme belle a voir. » Le
mot voir est au début et a la fin de la phrase. Nous sommes circonscrits dans un voir sans
écoute. Cela peut vouloir dire que la beauté considérée de facon superficielle peut étre
dangereuse, provoquer de la convoitise et de la violence. C’est en tous cas ce qui se passe
dans I’imaginaire d’Abram : la beauté de sa femme peut le mettre en danger. Il va donc
manipuler son image et le réel pour se tirer d’affaire. La beauté de la personne est envisagée
ici dans I’ordre de I’extériorité, comme le fait d’habitude I’ego dans cette approche du
philosophe Michel Henry : « Oublieux de son moi, I’ego se soucie du monde. L’ego se soucie
de lui-méme a travers les choses de ce monde qu’il rapporte & lui. A un tel systéme dont I’ego
constitue ’alpha et I’oméga, on peut donner le nom d’égoisme. En rapportant tout a soi, c’est
lui-méme que 1’ego ne cesse d’oublier. Le souci : se rapporter a soi en se souciant de soi, c’est
se jeter au-devant de soi, ouvrir vers soi un chemin qui est celui du hors de soi. C’est se
projeter vers un soi extérieur, un soi a venir et irréel, fantomatique... Plus I’ego est en souci
de soi, plus son essence Véritable lui échappe. Plus il pense a lui-méme, plus il oublie sa
condition de Fils. »

C’est, dans le fond, ce que vit Abram en ce chapitre. Et devant cette attitude, Sarai ne dit rien,
elle garde le silence. Attitude de soumission devant un mari délirant ? Pas si sOr ! La tradition
rabbinique dit que la seule issue a cette situation fut la priere de Sarai rejointe petit a petit par
celle d’Abram. Une pépite de silence. On retrouve ici la beauté émanant de la personne qui
prie profondément. La beauté extérieure conduit alors a la découverte d’une beauté intérieure,
celle de la source de la vie en nous, celle de la Présence divine. Prier ici, ¢’est sortir de la
confusion en écoutant ce qui relie les étres, une brillance qui conduit le beau a son fondement
de bonté originelle. Pour que cela s’accomplisse, le relationnel doit étre rétabli dans sa
justesse : Sarail deviendra Sarah et Abram deviendra Abraham. La lettre Hé est introduite dans
les deux prénoms: definir un espace de questionnement qui deviendra une matrice de
fecondité pour aller vers les autres.

La création de la femme avait déja nécessite la torpeur dans laquelle fut plongé Adam, comme
une anesthesie de son égo, pour dégager la femme et sa beauté de sa tendance a accaparer, a
réduire son vis-a-vis a un prolongement de lui-méme.

C’est lors de la création de la femme qu’apparait le tétragramme. Et les lettres de ish et ishah
ne pourront le former qu’en ajoutant un Waw qui signifie « et », relation et coordination.



C’est justement cette lettre qui va ressortir de la legon de morale donnée par Pharaon a
Abram : Pourquoi m’as-tu fait cela ?... et ils le renvoyerent lui ET sa femme ET tout ce qui est
a lui.

C’est une remise en ordre et une sortie de la confusion. Le psaume 5 nous apprend que la
beauté spirituelle ne peut advenir qu’en commengant par la. « C’est Toi que je prie, Seigneul.
Au matin, Tu m’écoutes, au matin je fais pour toi les appréts (je mets de 1’ordre en mon étre)
et je reste aux aguets (concentration). » Mettre de I’ordre, ¢’est séparer les choses, les mettre a
leur juste place, sortir du mélange pour une certaine pureté. Mise en ordre des pensees, des
tensions, des pulsions. Pureté et concentration. Féminin et masculin pour une unité de 1’étre.

La démarche monastique chrétienne va développer ce parcours de mise en ordre intérieure par
le travail sur les pensees et relier I’extériorité a I’intériorité. Le nom que I’on a donné a une
compilation de ces expériences spirituelles est justement Philocalie, amour de la beauté.

Ce passage d’Evagre le Pontique peut nous illustrer ce travail intérieur et en méme temps
nous faire comprendre que redonner espérance qu’un changement est possible, c’est
réintroduire de la beauté dans le monde :

«Quand un ange survient, a l’instant, tous ceux qui nous tracassent s’éclipsent, et
I’intelligence se trouve dans une grande détente ou elle prie allégrement. Parfois, au contraire,
la guerre habituelle nous presse ; I’intelligence se débat, sans pouvoir lever le regard. C’est
qu’elle a été affectée par les passions diverses. Néanmoins, en cherchant davantage, elle
trouvera ; si elle frappe vigoureusement, on lui ouvrira... » Nos esprits rationnels ont
tendance a couper les ailes des anges et a les empécher de voler. Couper les ailes aux anges
signifierait que 1’on pense que c’est impossible ! Imaginer qu’une solution reste toujours
envisageable, quelles que soient les difficultés ou les conclusions logiques de la raison, c’est
esquisser les ailes d’un ange. Un sage juif considérait que, chaque fois qu’une parole
d’espérance est prononcée, c’est un ange qui est créé et qui déploie ses ailes. Histoire du
dialogue de Myriam avec son pére. Réintroduire de la beauté en osant encore croire a un
possible...

Une nouvelle pépite de silence nous est offerte par une autre femme de la Bible : Tamar qui
figure dans la généalogie de Jésus. Cette fois, c’est le chapitre 38 de la Genése que nous
ouvrons. Une autre racine de la beauté est le Vrai. « Qui fait la Veérité vient a la lumiére. »
Notre épisode se situe au moment ou 1’unité du clan de Jacob a été brisée par la préférence de
Jacob pour Joseph, par 'immaturité de ce dernier et la jalousie de ses freéres qui s’¢éloignent.
Jacob va pourtant I’envoyer vers eux pour rétablir la fraternité et par la méme occasion le
mettre dans un grand danger, car la haine qu’ils éprouvent leur donne envie de le tuer. Ruben
tente de sauver son petit frere. Juda propose de le vendre comme esclave plutét que de
’assassiner. On trouve le subterfuge du sang d’un chevreau sur sa belle tunique pour faire
croire a Jacob qu’un fauve I’a dévoré. Quand ils voient le désespoir de leur pére, les freres
sont désespeérés et reprochent a Juda : C’est toi qui nous as dit de le vendre. Culpabilité et



mangque de responsabilité qui font jeter I’éponge a Juda : il quitte la famille et laisse tomber le
projet spirituel de transmettre la promesse.

Il épouse une paienne et a un premier fils Er a qui il donne comme épouse Tamar. Er veut dire
stérilité ; il refuse de féconder sa femme pour que les grossesses ne flétrissent pas sa beauté
qu’il veut garder pour lui. Er meurt et Tamar est donnée au deuxieme fils de Juda, Onan, qui
veut dire deuil. Il laisse tomber sa semence quand il rencontre sa femme parce qu’il ne veut
pas donner un nom a son frére. Le troisieme fils de Juda, Chéla, est trop jeune pour épouser
Tamar. Juda lui propose de retourner dans sa famille et de vivre en veuve.

Plus tard, la femme de Juda meurt & son tour. Il se rend dans une ville pour la tonte du bétail.
Tamar I’apprend, elle a bien vu que Juda ne veut pas lui donner son cadet. Et donc elle décide
de se déguiser en prostituée. Juda I’apergoit, lui demande ce qu’elle veut pour la passe. Ils se
mettent d’accord sur un chevreau, mais Tamar réclame un gage en attendant son cachet, son
cordon et son baton. Quand Juda fait envoyer le chevreau, plus de prostituée. Elle a disparu.

Trois mois apres, on rapporte a Juda : ta belle fille s’est prostituée et voila qu’elle est enceinte.
Alors Juda la condamne a étre briilée, mais alors qu’on I’emmeéne, ¢lle envoie a son beau-pére
les trois objets laissés en gage : « C’est de ’homme a qui ces objets appartiennent que je suis
enceinte : reconnais, je t’en prie, a qui sont ce cachet, ce cordon et ce baton. Juda les reconnut
et dit : cette femme est plus juste que moi, puisque je ne I’ai pas donnée a mon fils Chéla... ».

Pépite de silence, car ce courage est d’or. Elle risque, en effet, sa vie, pour permettre a Juda de
se convertir, de rétablir la vérité et le droit au cceur de son existence, et par la de se convertir,
de se réajuster a son identité profonde et a sa vocation, de retrouver sa beaute spirituelle. Cette
étape décisive de sa vie est inscrite dans son prénom puisque Juda veut dire Avouer,
remercier, louer. Quand on fait la vérité en nous, nous redevenons capables de Dieu, nous
nous redécouvrons créés pour le louer.

Plus tard un autre Juda assistera a la troisieme pépite de silence : ce moment incroyable ou
cette femme entra dans un diner devant Jésus se trouvant attablé avec des pharisiens et ses
apotres, ou toutes les conversations se sont tues lorsqu’elle lui versa sur la téte un parfum de
grand prix. L’évangéliste Matthieu précise qu’elle fit 1a une ceuvre belle (kalos), et pas
seulement une bonne action. Ce geste initie le retour a une beauté primordiale de I’étre
humain, et ’apdtre Juda a peut-étre joué un réle inattendu dans ce rétablissement. Dans quelle
mesure le parfum se répandant dans toute la piece, sur les bons et mauvais pensants, ne
préfigure-t-il pas la beauté d’une Unité retrouvée ?

Dans la Passion selon saint Matthieu, nous pouvons lire une phrase prononcee par Juda et
adressée aux grands prétres : « Quoi voulez-vous me donner et moi, je vous le livrerai ? »
Derriére cette phrase de trahison demeure la vocation de Juda qui est la n6tre également :
Faire de nos vies une louange par ces trois étapes : vouloir, ¢’est-a-dire consentir a la volonté
de Dieu, donner sa vie et livrer, ¢’est-a-dire transmettre le Christ. Cette vocation se retourne
en trahison a cause de deux petits mots en grec (ti et moi, quoi et pour moi) : objectivation et



appropriation des dons de Dieu. La Passion de Jésus arrive pour le salut de tous les hommes.
Dans quelle mesure Juda ne jouerait-il pas un réle plus positif dans ce drame salutaire ? Mais
d’abord, remettons-nous a 1’esprit ce désir de Dieu que tous les hommes soient sauvés. Par
cette conviction profonde, lIsaac le Syrien soulignait que Dieu est Amour, il est
miséricordieux. Dieu ne peut ressentir de haine contre personne, méme pas contre les démons.
Le mal commis par les créatures ne peut le faire changer d’avis, sinon notre péché serait plus
fort que Dieu, et cela est impossible. Sa volonté est de pardonner tout homme pour toute
occasion de péché.

A la céne, Juda et Jésus vont tremper leur pain dans le méme plat au méme moment ; ¢’est la
table du Seder et ils trempent leur bouchée dans cette préparation de noix hachées, de
pommes, de dates et de vin qui rappelle le mortier confectionné par les Juifs esclaves de
Pharaon pour fabriquer des briques. L’eau salée rappelle les larmes de misere versées par ces
hommes et ces femmes.

« Il mange avec les pécheurs et les prostituées. » Ce n’était déja pas mal, mais ici la proximité
de compagnonnage ne peut étre plus forte : le méme pain trempé dans le méme plat : celui du
mortier ou les humains sont broyés dans le malheur, qu’ils soient bourreaux ou victimes.
Voila I’enjeu d’une telle lecture : I’ombre de la Passion de Jésus serait la Passion de Juda pour
rendre visible que c¢’est tout I’homme qui est sauve, le juste innocent comme le bourreau qui
trahit sa vocation. L’un sera pendu a la croix, ’autre a une corde.

Démocrite le disait déja: « Plus malheureux que celui que I’on traite injustement est le
malfaiteur. » Et Jean-Michel Longneaux dans L expérience du mal: « On s’apercoit que la
distinction qui semblait aller de soi entre mal subi et mal commis parait artificielle. Car, en
définitive, le mal est toujours subi. En effet, le mal commis renvoie a la culpabilité comme a
sa condition de possibilité, laquelle est finalement cette déchirure d’avec nous-mémes que
nous subissons en retour de nos actes. » Ne réduisons donc pas Juda au méchant ou au maudit
qui nous permettrait de nous placer du bon c6té de la ligne de démarcation. VVoyons plut6t
dans ce récit la force de I’Evangile qui permet, méme a celui qui s’oppose a la volonté de
Dieu, de la révéler, de faire un chemin de prise de conscience et de conversion. Le jugement
de Dieu est finalement un acte d’amour, non de vengeance. C’est un acte de miséricorde, de la
révélation de la beauté d’une unité retrouvée pour tout I’homme. A bien regarder, peut-étre
que le baiser de Juda, notamment représenté par un Giotto, est I’unité retrouvée de I’homme.

Trois femmes nous ont conduits a trois pépites de silence, et la beauté nous a menés a la bonte
primordiale, & la vérité et a I'unité. A partir de notre réflexion sur la beauté de ces trois
femmes et de leur pépite salutaire de silence, nous retrouvons la trace des transcendantaux : le
bon, le vrai et I’un, non comme des concepts intellectuels, car le concept n’est qu'un verre
d’eau par rapport a la riviere ou a ’océan, mais des experiences qui nous rapprochent du
divin, qui revétent a nouveau notre nature humaine de sa parure de beauté.

Frére Renaud



LE CYCLE DE L’ANNEE LITURGIQUE COMME UN PELERINAGE

Introduction

Que la ceélébration du Mystere pascal constitue I'essentiel du culte chrétien dans son
déploiement quotidien, hebdomadaire et annuel, le 1I° concile du Vatican I'enseigne
clairement. C'est pourquoi la restauration de I'année liturgique, dont il a formulé les normes,
se devait de le mettre dans une lumiere plus vive, tant en ce qui concerne I'organisation du
propre du temps et du propre des saints que dans la révision du calendrier romain.

Ainsi commence le Motu proprio signé par le pape Paul VI en 1969 approuvant les
nouvelles normes universelles de I'année liturgique et le calendrier romain. Il place au cceur
de toutes nos célébrations et de I'organisation du temps chrétien le Mystere pascal. Le titre de
cette lettre apostolique le souligne : Mysterii paschalis. Ce Mystére pascal, nous allons donc
le découvrir au ceeur du pelerinage liturgique auquel je vous invite.

Le Seigneur dit a Abram : « Quitte ton pays, ta parenté et la maison de ton pere, et va
vers le pays que je te montrerai » (Gn 12, 1).

Comme Abram, le Seigneur nous met en marche, nous chrétiens, ses descendants en
Jésus Christ (cf. Ga 3, 29).

Pelerin, peregrinus en latin, signifie étranger. Saint Pierre, dans sa premiere lettre,
n’hésite pas a présenter la condition du chrétien comme celle d’un étranger résident ou de
passage (1 P 2, 11). C’est pourquoi dans la liturgie nous retrouvons cette expression de
« pelerinage sur la terre ». Par exemple :

Dans la Priére sur le peuple du vendredi aprés les Cendres :

Dieu de miséricorde, que ton peuple ne cesse de rendre grdce pour tes merveilles, et qu’au
terme de son pélerinage sur la terre, fidéle aux observances transmises d’dge en dge, il puisse
te contempler sans fin.

Plus souvent encore, nous I’entendons dans la PE (Priere eucharistique) III

Affermis ton Eglise, en pélerinage sur la terre, dans la foi et la charité...

Plus occasionnellement dans les PE pour des circonstances particulieres

Et lorsque prendra fin notre pélerinage sur la terre, recois-nous dans la demeure ou nous
vivrons prés de toi pour toujours.

Nous sommes donc en pélerinage sur la terre. Ceci signifie que notre vie, notre
marche, a un sens. Un pelerinage n’est pas une errance, il consiste en une marche vers un but
avec une motivation claire mais qui, généralement, évolue, se précise encore en chemin. Il en
va de méme dans notre vie de foi. Et quel est le but de notre pelerinage ? Rejoindre le Christ
Seigneur, contempler sans fin notre Dieu de miséricorde dans sa demeure ou nous vivrons
pres de Lui pour toujours.

Mais, quel chemin prendre ? Quel itinéraire suivre ? Au fil des années, les chemins de
pélerinage deviennent balisés. On connait les chemins de Compostelle méme sans avoir
accompli personnellement ce célébre pélerinage. Et pour notre vie chrétienne, quel chemin
suivre, avons-nous des balises ? Oui, I'Eglise nous trace un magnifique chemin par I’ Année
Liturgique ! Elle nous conduit vers la Jérusalem céleste, avec des étapes, des balises. Suivons-
les donc.

Je vous invite a envisager I'Année Liturgique comme des pelerins. VVous serez peut-
étre surpris, mais il me semble que la préparation, tout ce qui prépare le départ, font partie du
pélerinage. Jai lu un récit d'une randonneuse en solitaire. Jai été surprise par les premiers
chapitres déecrivant ses préparatifs dans les moindre détails. Cela m'a donné de comprendre
que choisir ses chaussures, le linge qui lui conviendra le mieux et I'entrainement a la marche



faisaient déja partie de sa randonnée. 1l ne peut qu'en étre ainsi pour les pelerins. J'ai donc pris
cela en compte dans ma lecture de I'’Année Liturgique comme un pélerinage.

Avent

Tout d’abord, on entend parler du pelerinage, on lit des témoignages, parfois nous
avons 1’occasion de rencontrer des pélerins... et peu a peu le désir de partir, nous aussi, prend
forme. Il faut d’abord choisir son but de pelerinage : Rome ? Jérusalem ? Saint-Jacques de
Compostelle ? Plus modestement un sanctuaire plus proche ? Et comment y aller ? A pied, en
vélo ? Et plus on y pense, plus on se renseigne, plus le désir grandit.

Le désir est vraiment ce qui caractérise le temps de I’Avent. Une hymne de ce temps
commence d’ailleurs ainsi : « Voici le temps du long désir... » (CFC/Sr Marie-Pierre).

La collecte du premier dimanche nous indique d’emblée que notre désir nous vient de
Dieu lui-méme.

Donne a tes fideles, Dieu tout-puissant, la volonté d’aller par les chemins de la justice a la
rencontre de celui qui vient, le Christ, afin qu’ils soient admis a sa droite et méritent d’entrer
en possession du Royaume des Cieux.

Partir, marcher, demande de la volonté. Il nous faut la demander au Seigneur. Partir en
pélerinage n’est pas une décision que 1I’on prend a la 1égere.

Cette oraison nous indique la spécificité de ce pélerinage : il est double. Le Seigneur
lui-méme est en pelerinage afin de nous rencontrer. Mieux, il veut se faire 'un de nous et
marcher sur nos chemins ! C’est lui, le Christ qui nous ouvre la route comme le précise la 1
Préface :

1l est déja venu, en assumant [’humble condition de notre chair, pour accomplir [’éternel
dessein de ton amour et nous ouvrir & jamais le chemin du salut ; il viendra de nouveau,
revétu de sa gloire, afin que nous possédions dans la pleine lumiére les biens que tu nous as
promis et que nous attendons en veillant dans la foi.

Avant méme de partir, nous sommes dans la joie en pensant a notre but: la Maison du
Seigneur, le Royaume des Cieux. Quelle joie quand on m’a dit : « Nous irons a la maison du
Seigneur ! », chantons-nous avec le psalmiste (Ps 121).

Sur les routes de pélerinage, nous sommes parfois seuls, mais les chemins convergent,

des gens se rencontrent et ainsi se forme peu a peu une « communauté » de pélerins, un
peuple en marche. L’ Avent nous donne a découvrir que nous allons mettre nos pas dans ceux
des pélerins qui nous ont précédés. Ainsi Isaie dans la lecture du lundi de la 1°® semaine (Is 2,
1-5) évoque le pélerinage des nations :
Il arrivera dans les derniers jours que la montagne de la maison du Seigneur se tiendra plus
haut que les monts, s éleévera au-dessus des collines. Vers elle, afflueront toutes les nations et
viendront des peuples nombreux. Ils diront : « Venez ! montons a la montagne du Seigneur, a
la maison du Dieu de Jacob ! »

La Parole de Dieu et la Liturgie, lue, célébrée en ce temps d'Avent, nous éclairent sur
les dangers de la route, nous aident a préparer notre sac, notre voyage, par la priére, la
vigilance, renforcant notre confiance en Dieu qui nous protégera.

Réveille, Seigneur, ta puissance, et viens : afin que, sous ta protection, nous puissions étre
délivrés des dangers imminents ou nous mettent nos péchés, et sauvés par toi, notre libérateur
(Collecte vendredi 1).

Comblés par cette nourriture spirituelle, nous te supplions, Seigneur : Quand nous
participons a ce mystére, apprends-nous a évaluer avec sagesse les réalités de ce monde et a
nous attacher aux biens du ciel (Post-communion vendredi 1).




De méme que le pélerin prévoit de quoi soigner ses pieds, parer aux dangers, soutenir
sa marche (pensons au baton de pelerin), pour notre pelerinage, ¢’est le Seigneur qui nous
guide, nous protege. Le péché risque de nous entrainer hors de ses sentiers. Nous devons
évaluer les pistes, les situations de notre vie avec sagesse. La priere privée et la Liturgie des
Heures, les sacrements, particuliérement 1’eucharistie, la Lectio Divina (lecture réguliére et
savoureuse de la Bible) sont notre « baton », notre bien le plus précieux pour notre marche.
Des lectures des dimanches de 1’Avent nous le confirment, elles nous donnent des conseils
pour la route.

Tout ce qui a été écrit a l'avance dans les livres saints I’a été pour nous instruire, afin que,
gréace a la persévérance et au réconfort des Ecritures, nous ayons I’espérance (Rm 15, 4, 2°
dimanche A).

Soyez toujours dans la joie, priez sans relache, rendez grace en toute circonstance : c’est la
volonté de Dieu a votre égard dans le Christ Jésus. N éteignez pas [’Esprit, ne méprisez pas
les prophéties, mais discernez la valeur de toute chose : ce qui est bien, gardez-le ; éloignez-
vous de toute espéce de mal (1 Th 5, 16-22, 3° dimanche B).

Le Seigneur lui-méme, lui seul, est notre force :

Ceux qui mettent leur espérance dans le Seigneur trouvent des forces nouvelles ; ils déploient
comme des ailes d’aigles, ils courent sans se lasser, ils marchent sans se fatiguer (Is 40, 31 ;
mercredi 2).

La collecte du 4° dimanche nous indique clairement le but de notre pélerinage : le Mystére
Pascal.

Nous te prions, Seigneur, de répandre ta grdce en nos ceeurs ; par le message de ’Ange, tu
nous as fait connaitre [’incarnation de ton Fils bien-aimé ; conduis-nous par sa passion et
par sa croix jusqu’a la gloire de la résurrection.

La Gloire de la résurrection est le but ultime de notre pelerinage. Le chemin passe par la
passion et la croix (un pélerinage n’est pas une randonnée touristique !). Par son incarnation,
le Seigneur nous conduira. Alors, mettons-nous en route !

Il viendra, le Seigneur, pour sauver son peuple.

Heureux ceux qui sont préts a partir a sa rencontre !

(\V/ Alléluia mercredi 1)

Noél

Puis vient le jour du départ ou, plutét, le temps du départ, le Temps de Noél.

Généralement, un départ en pélerinage est un moment solennel. On peut partir de
I’église de sa paroisse, parfois d’un monastére, aprés un temps de priére ou une eucharistie.
Le ou les pélerins sont entourés de fideles, portés par leur priére. Quelques personnes les
accompagnent parfois sur plusieurs kilométres.

Au moment de prendre la route, il s’agit de rassembler en notre cceur tous nos
préparatifs, revenir a notre motivation premiére, regarder au loin, vers le but. Alors on peut
avancer sur la route.

Apres avoir envisage la date de la naissance du Christ comme un simple anniversaire,
les Péres de I'Eglise ont peu & peu compris qu'il s'agissait de bien plus que cela, il s’agit du
début du Salut, le premier pas du Mystere Pascal. Dans la liturgie, c'est toujours le Mystere
entier qui est célébré, méme si au rythme de I'Année Liturgique, notre pélerinage, une de ses
facettes est mise plus particulierement en lumiere. Les hispanophones appellent Noél, trés
joliment et avec une grande justesse théologique, Pascua de Navidad (la Paque de Noél).
C’est pourquoi la priere apreés la communion de la messe de la veille au soir nous fait
demander : accorde-nous de reprendre vie en rappelant la naissance de ton Fils unique...



Reprendre vie, autrement dit, ressusciter. La Résurrection est donc déja un fruit de Noé&l.
Noél, c’est Paques !

L’Emmanuel, Dieu-avec-nous, commence son pélerinage sur terre, comme nous, avec
nous. Il nait au cours d’un voyage qui a une raison politique (recensement voulu par les
autorités) mais qui est surtout un retour aux sources.

Joseph, lui aussi, monta de Galilée, depuis la ville de Nazareth, vers la Judée, jusqu’a la ville
de David appelée Bethléem. Il était en effet de la maison et de la lignée de David (Messe de la
nuit, Lc 2, 4).

Jésus est fils de David. La promesse s’accomplit et se déploiera pleinement & Paques.

Nous partons en pelerinage, unis au Fils de Dieu fait homme. Cette marche ne cessera
de nous configurer & Lui de plus en plus.

Recois favorablement, Seigneur, [’offrande présentée en cette nuit de féte, afin que, par ce
mystérieux échange, nous soyons configurés a ton Fils en qui notre nature est unie a la tienne
(Priére sur les offrandes, Messe de la Nuit).

Dans le temps de Noél, on marche beaucoup. Comme nous, les bergers vont en
pélerinage :

« Allons jusqu’a Bethléem pour voir ce qui est arrive, |’événement que le Seigneur nous a fait
connaitre » (Messe de I’ Aurore, Lc 2, 15).

Et ils se hatent. En pélerinage, on ne perd pas de temps, a la différence du tourisme, des
vacances. Et que dire des mages venus d’Orient !

Par les différentes fétes qui surviennent dés le lendemain de Noél, ce temps semble
peu unifié. Cependant, elles nous aident a ne pas perdre de vue notre but.

Alors que nous sommes encore sous le charme de la Nativité, avec son coté populaire,
plutdt merveilleux, joyeux, son ambiance familiale, saint Etienne, le premier des martyrs,
tourne brusquement notre regard vers le Mystére pascal. Etienne voit les cieux ouverts et le
Fils de I’homme a la droite de Dieu ! Nous comprenons que le chemin de la foi est rempli
d’embiches.

Saint Jean nous situe aussi a Paques mais dans la stupeur et la lumiere de la
Résurrection avec la rencontre entre le Ressuscité et Marie-Madeleine.

Les saints innocents nous replongent dans la violence, la mort. Ils ne savent ni parler
ni marcher, pourtant ils proclament la louange de Dieu par leur mort (Collecte) et ils suivent
[’Agneau sans tache (Antienne d’ouverture). Comme le dit le missel Jounel : En eux, la croix
est venue se planter pres de la créche.

Mais la force nous est donnée par Dieu. Il désire ardemment que nous parvenions au

but, la Vie éternelle qu’il veut nous donner en plénitude (car nous 1’avons déja par notre
baptéme). 1l nous attend, avec impatience, en son Royaume. L'initiative vient de Dieu.
Dans le mystere de la Nativité, celui qui par nature est invisible s'est rendu visible en notre
chair ; engendré avant le temps, il entre dans le cours du temps. Relevant en lui la création
déchue, il restaure toute chose et raméne I'nomme perdu vers le royaume des Cieux (2°
Préface de la Nativité du Seigneur).

Ce qui soutient la marche du pélerin, c'est la foi en Jésus Christ, notre Seigneur.

Dieu a tellement aimé le monde qu'il a donné son Fils unique ; afin que quiconque croit en lui
ne se perde pas, mais obtienne la vie éternelle (Antienne d'ouverture 29/12 et antienne de
communion jeudi férie de Noél).

Seigneur Dieu, tu as merveilleusement inauguré la rédemption de ton peuple par la naissance
de ton Fils unique ; accorde a tes serviteurs une foi solide pour qu'ils se laissent conduire par
lui, et parviennent ainsi a la gloire que tu leurs promets (Collecte jeudi féries du temps de
Noél).

Notre pélerinage consiste a mettre nos pas dans les pas de Jésus lui-méme. L'amour trace
notre chemin.




En celui qui garde sa parole, I'Amour de Dieu atteint sa perfection : voila comment nous
savons que nous sommes en lui. Celui qui déclare demeurer en lui doit, lui aussi marcher
comme Jésus lui-méme a marcheé (1 Jn 2, 5-6, 29 décembre).

Le jour de I'Epiphanie, I'Eglise, selon un usage ancien, nous rappelle la route de notre
pélerinage par I'annonce solennelle des fétes mobiles, aprés la proclamation de I'évangile.
Vous le savez, fréres (et sceurs) bien-aimés :

a linvitation de la miséricorde de Dieu,

NOUS NOUS Sommes réjouis

de la Nativité de notre Seigneur Jésus Christ ;

de méme, nous vous annongons

la joie de la Résurrection de notre Sauveur.

Le Mercredi des Cendres, commencera [’entrainement du Caréme le x féevrier (ou mars).

Vous célébrerez dans la joie la sainte Paque de notre Seigneur Jésus Christ le dimanche x
mars (ou avril).

L’Ascension de notre Seigneur Jésus Christ sera fétee le x avril (ou mai ou juin).

La Pentec6te sera fétée le x mai (ou juin).

La féte du Corps et du Sang du Christ aura lieu le x de ce méme mois (ou juin).

Le dimanche x novembre (ou décembre) sera le premier dimanche de [’Avent de notre
Seigneur Jésus Christ, a qui soient [’honneur et la gloire, pour les siecles des siecles. Amen.
Remarquez qu’avant de dire les dates dans 1’ordre chronologique, le texte lie la Nativité de

notre Seigneur Jésus, que nous venons de célébrer, a sa Résurrection. Noél, ¢’est Paques ! Le
but de notre pélerinage.

Il est temps de nous mettre en route en demandant l'aide de notre Dieu : Seigneur,
nous t'en prions, fais briller en nos ceeurs la splendeur de ta gloire ; nous pourrons ainsi
traverser les ténébres de ce monde et parvenir a la lumiére éternelle du ciel, notre patrie
(Collecte de la messe de la veille au soir de I'Epiphanie).

Nous sommes bien des pélerins, étrangers sur cette terre, le ciel est notre vraie patrie.
Aujourd'hui, Seigneur Dieu, tu as révélé ton Fils unique aux nations, grace a I'étoile qui les
guidait ; accorde-nous dans ta bonté, a nous qui te connaissons déja par la foi, d'étre
conduits jusqu'a la claire vision de ta splendeur (Collecte de la messe du jour Epiphanie).

Avant son départ, on bénit le pélerin, on prie pour lui. Recevons la bénédiction
solennelle de I'Epiphanie :

Dieu vous a appelés des ténebres a son admirable lumiére ;

dans sa bonté, qu’il répande sur vous sa bénédiction,

qu’il établisse vos ceeurs dans la foi, |’espérance et la charité. R/ Amen
Aujourd’hui, le Christ, lumiére qui luit dans les ténéebres,

s 'est manifesté au monde ;

puisque vous le suivez avec confiance,

qu’il vous donne d’étre, vous aussi, lumiére pour vos freres. R/ Amen
Quand vous serez au terme de votre pelerinage,

puissiez-vous rejoindre celui que les mages, conduits par [’étoile,
ont cherché et trouvé avec grande joie :

le Christ, lumiére née de la lumiere. R/ Amen

En marche donc !




Caréme

Aprés un certain temps, la joie du départ diminue, la rudesse du pelerinage se fait
sentir. Le pelerin expérimente ce qu'ont éprouvé les Hébreux pendant quarante ans au désert.
C'est le temps du Caréme. Le livre de I'Exode soutient notre marche. Il est lu a I'office des
Lectures depuis les Cendres jusqu'au samedi de la 3° semaine les années paires. D'autres livres
du Pentateuque également.

Accorde-nous, Seigneur de savoir commencer saintement par le jelne I'entrainement au
combat spirituel : que nos privations nous rendent plus forts pour lutter contre I'esprit du mal
(Collecte Mercredi des Cendres).

Marcher pendant des jours, des semaines, voire des mois, souvent dans la solitude, est
un combat. Le désir d'abandonner peut surgir, ainsi que bien d'autres tentations. Il nous faut
tenir bon, apprendre a nous en remettre a Dieu seul. Déja avant de partir, la Parole proclamée
dans la liturgie, méditée dans la lectio, les oraisons etc. nous avaient bien fait comprendre que
Dieu est l'initiateur de notre démarche et Jésus fait route avec nous. C'est lui qui nous guide,
mieux que l'étoile des bergers et des mages. Mais il ne nous est pas facile de nous laisser
guider par Dieu. Nous aimons avoir la maitrise des choses.

Pour nous laisser guider par le Seigneur, il faut développer notre attention comme
nous I'enseigne Simone Weil. Je puise ici quelles phrases d'elle et du commentaire de Pascal
David (revue Christus, n° 283, Juillet 2024, p. 71-72) :

« L'attention est liée au désir. Non pas a la volonté mais au désir. (Ou plus exactement au
consentement ; elle est consentement. C'est pourquoi elle est liée au bien.) » [...]

« L'attention est la seule faculté qui donne accés a Dieu. »

Par I'attention s'opere une transformation dans I'ame. Mais quelque chose en nous répugne a
I'attention véritable. Cette aversion se comprend aisément pour autant que faire attention,
c'est faire place dans sa vie a autre chose que soi et que c'est, par la méme, se déprendre de
soi, renoncer a son cher « moi » : se vider.

Marcher, accomplir un pélerinage, nous invite a exercer notre attention.

Accomplir un pélerinage nous dépouille, nous ne pouvons tout maitriser. Nous n‘avons
gue notre sac a dos, pas de réserves. Il ne convient pas de trop jelner afin de pouvoir soutenir
la marche, mais pas question de faire bombance, nous ne pourrions plus avancer.

Ce temps est donc un temps de combat spirituel. Nous apprenons a nous tenir devant
Dieu, dans une totale confiance. Le Caréme est temps de conversion, d'ascése, de rencontre
avec Dieu comme nous le rappellent les évangiles : la Transfiguration par laquelle Jésus
manifeste sa divinité, lue les 2*° dimanches, les grandes rencontres, en s. Jean les années A, ol
Jésus se révele I'Envoyé, le Messie, le Sauveur. La marche favorise la méditation, la priére.

Tu offres a tes enfants ce temps de grdace pour qu'ils retrouvent la pureté du cceur, afin que,
I'esprit libéré des passions mauvaises, ils travaillent a ce monde qui passe, en s'attachant
surtout aux réalités qui demeurent. (2° Préface)

Heureux les cceurs purs, car ils verront Dieu !

Méditation de I'Ecriture, priére. Le Caréme est aussi temps de pénitence. Le pélerin se
retrouve face a lui-méme sans masque, sans son « décor » habituel, il se voit tel qu'il est. Il
expérimente ses limites, ses failles. Il est invité & oser voir en face son péché, le reconnaitre et
le déposer dans les mains du Seigneur miséricordieux qui accompagne et guide sa marche.

Un pélerinage est aussi une occasion de vivre la charité, I'attention aux autres. Les
routes se rejoignent, les lieux d’hébergement connus favorisent des rencontres.

Le Caréme est la jonction de deux routes. Celle des pénitents qui étaient autrefois
réconciliés le Jeudi Saint, pour pouvoir célébrer Paques avec tous. Ce qui a donné son
caractére pénitentiel a ce temps. Et celle des catéchumenes qui seront baptisés la Nuit Sainte.
IIs nous aident a garder le regard fixé sur le but qui nous est commun : la Vigile Pascale.



Jours Saints

Nous approchons du cceur de notre pélerinage. Nous suivons Jésus, notre Seigneur au
plus prés. Tres tot, a Jérusalem, les chrétiens ont désiré commémorer les derniers jours de
Jésus sur les lieux méme ou les événements se sont passés. Des églises ont été construites des
la paix constantinienne, des célébrations liturgiques sont apparues. Dans ce contexte, la Sainte
Croix a été retrouvée, tous voulaient donc la vénérer...

Bien vite, des pelerins sont venus, désireux, eux aussi, de voir les lieux, de vivre ce qui
devient la semaine Sainte sur place, avec notre Seigneur Jésus. L'exemple le plus connu est le
pélerinage d'Egérie (ou Ethérie, 1V© siécle) dont nous avons le témoignage écrit.

La Semaine Sainte, le Triduum pascal, se sont élaborés ainsi. On pourrait presque dire
que l'anneée liturgique est née des pélerinages. Elle ne vient pas d'un souci historique, au sens
actuel, mais du désir de mettre nos pas dans ceux de Jésus Christ, de vivre ces jours, sources
de notre salut, avec Lui. Le désir de voir, toucher, est bien humain et le Seigneur ne s'y dérobe
pas, lui qui s'est fait homme pour nous Sauver.

Comment ne pas faire une procession avec les rameaux sur les lieux pour
commémorer I'entrée triomphale & Jérusalem comme nous la racontent les évangiles ! Mais il
ne s'agit aucunement d'une reconstitution historique (comme il en existe hors de I'Eglise). II
s'agit bien de liturgie. Egérie raconte ces célébrations (Ethérie, Journal de voyage, SC 21, n°
31). On dit des hymnes et des antiennes appropriées au jour et au lieu, et des lectures
pareillement. Il y a des processions d'un lieu a un autre, a des heures précises. Et quand
approche la 11e heure (5h.), on lit le passage de I'évangile ou les enfants avec des rameaux et
des palmes accoururent au-devant du Seigneur en disant : « Béni soit celui qui vient au nom
du Seigneur ! » Et aussit6t I'évéque se léve avec tout le peuple... Tout le peuple marche devant
I'évéque au chant des hymnes et des antiennes, ...Tous les enfants tiennent des rameaux de
palmes ou d'oliviers. Tout le monde marche, lentement, traverse la ville pour se rendre a
I'Anastasis.

Ces processions sont en elles-mémes une sorte de pélerinage. Cette pratique s'est
largement répandue dans le monde par les pélerins venus de pays étrangers et a influencé
I'élaboration de notre Année Liturgique qui peut donc étre comprise et appelle a étre vécue
comme un pelerinage.

La Vigile pascale

Nous voici au cceur de I'Année Liturgique, au but de notre pélerinage, la Vigile
Pascale que saint Augustin appelle la mére de toutes les saintes vigiles, durant laquelle le
monde entier se tient en éveil (Sermon 219, cité dans SC 21, Ethérie, Journal de voyage).

Ils sont finis, les jours de la Passion du Seigneur :
vous qui celébrez avec allégresse la féte de Paques,
venez, avec son aide, prendre part en exultant

aux fétes qui s'accomplissent dans la joie de I'éternité.
(extrait de la Bénédiction solennelle de Paques)

Nous célébrons, en cette grande et sainte Nuit, le cceur de notre foi !
Exultez dans le ciel, multitude des anges !

Exultez, célébrez les mystéres divins !

Résonne, trompette du salut,

pour la victoire d'un si grand Roi !

Que la terre, elle aussi, soit heureuse,

irradiée de tant de feux :

illuminée de la splendeur du Roi éternel,



qu'elle voie s'en aller I'obscurité

qui recouvrait le monde entier !

Réjouis-toi, Eglise notre mére,

parée d'une lumiére si éclatante !

Que retentisse dans ce lieu saint
I'acclamation des tous les peuples !

(Exultet, 2° forme. Il faudrait le lire en entier).

Nous devons, comme les Péres de I'Eglise nous Y invitent, avoir toujours en vue le
Mystére pascal dans son entiereté, ne pas isoler ses différentes facettes les unes des autres.
L'homélie de Méliton de Sardes sur la Paque, lue a I'office des Lectures le Jeudi Saint est en
cela exemplaire.

Bien des choses ont été annoncées par de nombreux prophetes en vue du mystere de Paques
qui est le Christ : a lui la gloire pour les siécles des siécles. Amen. (...) C'est lui qui s'est
incarné dans une vierge, a été suspendu au bois, enseveli dans la terre, ressuscité d'entre les
morts, élevé dans les hauteurs des cieux.

Vivre I'Année Liturgique comme un pelerinage nous aide a toujours considérer la totalité du
Mystére de notre salut.

Octave et Temps Pascal

Il nous est bon et nécessaire apres une telle marche de savourer Paques, de rester un

bon moment sur place, de faire une halte bienfaisante pour nous réjouir pleinement de la
Résurrection du Seigneur, célébrer le mémorial par excellence : I'eucharistie. Comme nous le
rappelait le pape Francois dans Desiderio Desideravi (n°11) :
Nous avons besoin d'étre présents a ce repas, de pouvoir entendre sa voix, manger son Corps
et boire son Sang. Nous avons besoin de lui. Dans I'eucharistie et dans tous les sacrements,
nous avons la garantie de pouvoir rencontrer le Seigneur Jésus et d'étre atteints par la
puissance de son mystere pascal. La puissance salvatrice du sacrifice de Jésus, de chacune de
ses paroles, de chacun de ses gestes, de chacun de ses regards, de chacun de ses sentiments,
nous parvient a travers la célébration des sacrements.

Nous célébrons Paques pendant cinquante jours, comme un grand dimanche. Une
octave de dimanches ! Mais la semaine de I'Octave est particuliére, temps de la mystagogie,
enseignement pour les néophytes, ceux qui viennent d'étre baptisés au terme de leur
pélerinage de préparation, avec une intense catéchése pendant le Caréme. Mais pour nous,
déja baptisés, pelerins de I'Année Liturgique, nous prenons également le temps de méditer
tout ce que nous avons vécu en ces derniers jours si denses, tellement forts, afin de nous
laisser pleinement toucher par la gréace, approfondir notre relation au Christ, nous émerveiller
de notre propre baptéme.

Comme pour le Triduum pascal, au cours de la cinquantaine pascale, habitants et
pélerins de Jérusalem vont proclamer les évangiles de I'Ascension et de la Pentec6te au lieu
ou cela s'est passé, organisant des célébrations qui sont toujours d'actualité, mais avec le
risque de morceler ce temps qui est comme un unigue jour de féte. Nous célébrons le Mystere
Pascal entier en soulignant un aspect : le Don de I'Esprit, la montée de notre Seigneur pres de
Dieu son Pere. Le saint pape Paul VI le rappelle dans sa lettre apostolique déja citée :

Avec les anciens Péres et la tradition unanime de I'Eglise, ces pontifes [les prédécesseurs de
Paul VI depuis Pie X] pensaient que le déroulement de I'année liturgique n'offre pas
seulement une évocation des actions par lesquelles notre Seigneur Jésus Christ a opéré notre
salut ou une évocation du passé propre a nourrir la méditation des fidéles et a rendre plus
facile la catéchese des simples. Ils enseignaient aussi que la célébration de I'anneée liturgique



« jouit d'une force sacramentelle et d'une efficacité particuliere pour nourrir la vie
chrétienne », ce que Nous-méme nous pensons et enseignons. (Mysterii Paschalis, 1)

Il ajoute plus loin :

Ainsi la révision de I'année liturgique et les regles qui découlent de sa restauration n‘ont-elles
d'autre but que de permettre aux fidéles de communier d'une maniére plus intense dans la foi,
I'espérance et la charité a « tout le mystére du Christ [déploy€] dans le cycle de I'année ».

Pendant tout le temps de Paques, on lit les Actes des Apdtres. Ce livre est tres
dynamique, parsemé de voyages, de rencontres. De Jérusalem, les Apoétres, remplis de I'Esprit
Saint, partent dans le monde entier annoncer la Bonne Nouvelle. Au lendemain de la
Pentecdte, il en sera de méme pour nous.

Vous allez recevoir une force

quand le Saint-Esprit viendra sur vous ;
vous serez alors mes témoins

jusqu'aux extrémités de la terre, alléluia.
(antienne d'ouverture lundi de la 7° semaine)

Le pélerin doit maintenant reprendre la route pour rentrer chez lui. Nous aussi, mais ce
n'est pas un «retour en arriéere ». Dans la liturgie, comme dans la foi, on ne va jamais en
arriere mais nous sommes toujours tendus vers l'avant. Les disciples qu'on appelle
communément les « pelerins d'Emmats » ont, selon les termes d'une hymne de Didier
Rimaud, marché tournant le dos a la cité de la [ta] souffrance du Seigneur. Et comme eux
nous pouvons le reconnaitre a la fraction du Pain, découvrir qu'il marche aujourd'hui encore
avec nous. Nous ne tournons pas le dos a Jérusalem, méme si nous semblons revenir au point
de départ, la Jérusalem céleste, elle, est toujours devant nous, jusqu'a notre mort.

Christ est ressuscité, avec lui nous sommes morts et ressuscités par notre baptéme, son
Esprit habite en nous, nous marchons vers cette Jérusalem céleste, notre patrie, en proclamant
les merveilles accomplies par le Seigneur.

Le sanctoral

A T'aller comme au retour, notre route est parsemée d'étapes signifiantes, comme le
pélerin passe par des lieux, des sanctuaires qui nourrissent sa marche. Pour nous, c'est le réle
du sanctoral. Toutes ces solennités, fétes et méme mémoires, sont ce que représentent pour un
pélerin le passage dans une cathédrale, la basilique d'un sanctuaire, une église paroissiale ou
méme une chapelle, voire la découverte d'une potale au coin d'une rue. Ces fétes nourrissent
notre marche, notre priére, notre écoute de la Parole. Les saints nous accompagnent,
intercédent pour nous — c'est la force de la communion des saints —, renforcent notre foi, notre
désir de sainteté, notre relation au Christ.

Dans ce foisonnement du calendrier liturgique, la féte de I'Assomption est
particulierement encourageante. Marie, l'une d'entre nous, a pleinement, totalement, accompli
ce pelerinage (cf. Lumen Gentium n°68).

Aujourd’hui, la vierge Marie, la Mére de Dieu, est elevée au ciel.

Elle est le commencement et I'image de ce que deviendra ton Eglise en sa plénitude,

elle est signe d'espérance et source de réconfort pour ton peuple encore en chemin.

Ainsi tu n'as pas voulu qu'elle connaisse la corruption du tombeau,

elle qui a porté dans sa chair ton propre Fils

et mis au monde d'une maniére incomparable I'auteur de la vie.

(Préface)




Le temps ordinaire

Nous avons donc repris la route, cette fois dans le temps ordinaire, non pas au sens de
banal, mais le temps du quotidien de nos vies.

Au retour, nous emportons en quelque sorte dans notre cceur le feu de Paques, pour le
communiquer autour de nous. C'est toujours le Christ lui-méme qui guide nos pas, nous
accompagne au fil du temps. L'eucharistie est I'aliment qui soutient notre pélerinage.

Depuis le tout début de I'Eglise, le dimanche est le jour consacré pour célébrer le
mystére pascal, nous faisons mémoire de la Résurrection. C'est la PAque hebdomadaire. Et la
semaine est structurée par la Liturgie des Heures qui nourrit, relance notre marche.
L'ensemble du temps de nos vies est alors sanctifié.

La Constitution conciliaire sur la liturgie résume tout ce parcours ainsi (SC, n° 102) :

Notre Mére la sainte Eglise estime qu'il lui appartient de célébrer I’eeuvre salvifique
de son divin Epoux par une commémoration sacrée, a jours fixes, tout au long de I'année.
Chaque semaine, au jour qu'elle a appelé « jour du Seigneur », elle fait mémoire de la
résurrection du Seigneur, qu'elle célébre encore une fois par an, en méme temps que sa
bienheureuse passion, par la solennité de Paques.

Et elle déploie tout le mystére du Christ pendant le cycle de I'année, de I'Incarnation
et la Nativité jusqu'a I'Ascension, jusqu'au jour de la Pentec6te, et jusqu'a I'attente de la
bienheureuse espérance et I'avénement du Seigneur.

Tout en célébrant ainsi les mysteres de la Rédemption, elle ouvre aux fideles les
richesses de la puissance et des mérites de son Seigneur ; de la sorte, ces mystéres sont en
quelque maniere rendus présents tout au long du temps, les fidéles sont mis en contact avec
eux et remplis de la grace du salut.

Arrivée ?

Aprés le samedi de la 34° semaine, commence le Temps de I'Avent. Sommes-nous
revenus a notre point de départ ? En apparence, oui. Dans le missel, les lectionnaires, cela se
présente ainsi. On remet les signets au début du livre. Pour les lectionnaires, il y a quelques
variantes : A, B, C, paire, impaire. Sans plus.

Mais nous, sommes-nous revenus de ce périple semblable a ce que nous étions au
début de I'Avent de I'année précédente ? Assurément non. La vie, notre histoire personnelle,
fait que nous avons changé, certainement vieilli d'un an. Mais avoir mis nos pas dans ceux de
Jésus Christ, avoir parcouru en pélerins ce chemin de I'’Année Liturgique, avoir marche vers le
Mystére pascal, l'avoir célébré solennellement, nous a profondément transformés. Ce
pélerinage annuel construit ce que nous sommes deja par notre baptéme : des enfants de Dieu,
morts et ressuscités avec le Christ, il nous configure de plus en plus au Christ.

On parle de cycle a propos de I'Année Liturgique. Je la comparerais plut6t a une roue,
par exemple de vélo. Non pas une roue suspendue, qui tourne a vide, mais une roue qui roule
sur une route. Notre roue revient sur elle-méme, au méme point qu'au départ mais pas au
méme point sur la route. Notre vélo a avancé ! Au fil de ce pélerinage, nous avons avancé
vers le Royaume de Dieu, vers la Jérusalem céleste.

Ainsi donc, vous n'étes plus des étrangers ni des gens de passage, vous étes concitoyens des
saints, vous étes membres de la famille de Dieu. (Ep 2, 19)

Sceur Annick
(Conférence donnée au Congres liturgique de Blankenberge 2025)



LE BAISER CREATEUR. A L’IMAGE UNIQUE DE DIEU
LUC LANNOY - SAINT-LEGER EDITIONS

Sommes-nous le produit du hasard, résultat de 1’évolution des espéces ou une créature unique
de Dieu ? Voici la question existentielle que nous pose, dans cet ouvrage, Luc Lannoye,
ingénieur polytechnicien retraité.

En retracant les origines de la vie sur notre planéte, 1’auteur nous fait découvrir 1’émergence
de I’homo sapiens qui supplanta les autres espéces vivantes, grace a des qualités qui lui sont
propres. En effet, ’homme est capable d’inventer, de calculer, de prévoir, de produire des
ceuvres d’art, de philosopher, mais aussi d’aimer gratuitement. Il enterre ses défunts et parle
d’une vie au-dela de la mort. Pourrait-on y voir une sorte d’alliance adamique du Créateur
avec I’homme ? L’auteur nous parle ensuite du concept de 1’ame au travers de I’histoire et se
pose la question de la présence de notre &me dés notre conception. En parcourant les récits de
la Genése, nous découvrons que la creation est régie par des lois édictées par Dieu pour
accompagner 1’évolution naturelle du créé. L’homme est quant a lui créé par un souffle divin
qui fait de lui une personne unique. C’est le baiser créateur de Dieu. Par ce baiser, I’Eternel
inaugure en nous un espace pour pouvoir y demeurer et nous ouvre une porte vers le monde
invisible, celui de Dieu.

Dans la deuxiéme partie de son ouvrage, Luc Lannoye s’interroge sur la possibilité d’une vie
extraterrestre. Statistiquement parlant, sur les milliards de planétes présentes dans ’univers, il
est fort probable qu’il en existe plusieurs, sur lesquelles les conditions seraient réunies pour y
voir naitre la vie. Mais quelle serait alors la relation unissant ces étres vivants au Créateur ?
Comment pourrait-on y envisager la présence du mal et du péché ? Pour I’homme, le mal et le
péché ont été vaincus par Jésus, qui s’est incarné pour nous offrir le salut : « Je suis le chemin
qui meéne au Pere ». L’auteur prend alors le pari que nous sommes les seuls étres vivants dans
I’univers. Pari osé qui se base sur la révélation trinitaire de notre Dieu ou il découvre Jésus,
vrai Dieu, mais surtout vrai homme, présent aux cotés du Pere et de I’Esprit. Il n’y a pas de
place pour une quatriéme entité dans cette révélation.

Prenons donc soin de la création que le Tout-Puissant a remise entre nos mains, nous qui
sommes uniques aux yeux de Dieu.

Patrick Briamont



CHRONIQUE

Nous nous sommes organisés pour maintenir le lien et visiter régulierement Frere Pierre
hospitalisé au Valdor a Liege.

Frére Bernard se rend quelques fois a Clerlande pour aider la communauté a faire avancer la
transmission au projet « Cimes et racines », alors que Sceur Julian aide a la bibliothéque.

Sceur Sylvie propose au magasin les chapelets qu’elle confectionne pendant ses heures de
travail manuel.

Frére Pacome participe a la retraite du clergé orthodoxe de 1’archevéché cecuménique a La
Roche.

Sceur Annick se rend a différentes rencontres liées a son travail pour la CIPL et la CFC.

Nous bénissons le groupe de pélerins pour la paix conduit par Nikita et Catherine Stampa qui
part pour Sarajevo. Premiere étape : Orval. C’est essentiel !

Le séniorat fait le point avec nos partenaires de la Reléve Lara et Olivier. On peut souligner
une belle synergie pour faire avancer le monastére vers une cuisine plus naturelle et
biologique. Le cours de cuisine donné par Lara a Mambré a d’ailleurs eu un franc succes. Les
spéculoos vendus au magasin en sont aussi un signe.

Le chapitre réfléchit a I’amélioration de la communication en communauté et aux soins des
malades.

Nous rencontrons Laurent Jouvet qui a traduit I’ensemble des sermons de Maitre Eckhart et
I’essentiel de sainte Thérése d’Avila.

Sceur Julian chante pour sa Majesté le roi a la paroisse anglicane Holy Trinity de Bruxelles.

Une équipe met sur pied une journée sur les livres de Frére Hubert. Ce sera le lundi de
PentecOte 2026.

Le 24 novembre, nous apprenons avec stupeur et tristesse le déces de Francois, le neveu de
Fréere Paul, qui venait chaque été passer une semaine au monastére. Nous prions pour lui et sa
famille particulierement au cours de I’eucharistie.

Aprés le déces de Sceur Anne-Marie Mambourg, nous sommes en communion avec nos
Fréres et Sceurs du Pérou.



Nous vivons notre retraite annuelle avec Sceur Marie-Bernard de Brialmont sur la divine
comédie de Dante.

Frére Bernard participe aux funérailles de Frere Martin Neyt a Clerlande.

Nous visitons, aprés un passage aupres de Frere Pierre, 1I’exposition de peintures et d’icones
d’Anne-Catherine et Jacques Noé a Liege.

Nous apprenons la mort inopinée de notre oblat de Normandie Yvonnic Bouche, ancien oblat
du Mont-Saint-Michel. Sinceres condoléances a sa famille bien connue de la communauté.

Depuis le 16 décembre, Frere Pierre est au Pré Messire a Stavelot, ce qui est plus simple pour
les trajets.

Le 21 décembre, le chapitre se prononce en faveur de I’engagement de sceur Sylvie Dée en
qualité d’oblate régulicre.

Cette année, la veillée de Noél se construit en collaboration avec Itzel Devos, notre professeur
de chant.

UNE CONFERENCE EN LIGNE DE SEUR JULIAN

Conférence sur I'accompagnement spirituel en ligne et en anglais
le samedi 17 janvier 2026 de 14h a 16h

Qu’est-ce que c'est I'accompagnement spirituel ?

Témoignages d'un guide nature, d'une mere, d'un artiste, avec possibilités de rencontres et
priere commune (cecuménique).

Inscriptions : polly.freeman@-churchofengland.org
Informations : sister.julian@europe.anglican.be
https://www.europe.anglican.org/spiritual-direction
https://www.europe.anglican.org/spiritual-direction-events

PAF libre sur le compte du monasteére.


mailto:polly.freeman@churchofengland.org
mailto:sister.julian@europe.anglican.be
https://www.europe.anglican.org/spiritual-direction
https://www.europe.anglican.org/spiritual-direction-events

