
Lettre de Wavreumont 

Périodique trimestriel 

N 176 

Octobre-novembre-décembre 2025 

Éditeur responsable : Renaud Thon, Monastère de Wavreumont, 4970 Stavelot 

 

Bien chers amis, 
 

Au temps de l’Avent, nos lectures de l’Écriture tracent un chemin qui nous conduit jusqu’à la 

rencontre du Vivant à la crèche. L’acte de lire doit nous conduire à la Vie et, en quelque sorte, 

nous délivrer, nous faire vivre une expérience au-delà du livre. 

 

Aimer à lire, selon Montesquieu, c’est faire l’échange des heures d’ennui que l’on doit avoir 

dans sa vie contre des heures délicieuses. 

 

Délassement, intérêt, découverte, mais surtout apprentissage du demeurer avec soi, de prendre 

plaisir à se questionner, à s’élucider et finalement à y découvrir une lumière autre que nous-

mêmes. On pourrait alors dire : lire, c’est échanger ces heures d’en nuit contre des heures de 

lumière. 

 

Saint Benoît va dans ce sens quand il dit au chapitre 48 de la règle : « Le dimanche, tous 

vaqueront à la lecture, excepté ceux qui sont employés à divers offices. » 

 

Donc si les heures que l’on a devant soi ne sont pas à consacrer à Dieu dans la liturgie, ni au 

service des frères ou des hôtes, si le temps se dégage en loisir, la meilleure chose à faire est 

d’habiter avec soi-même dans un dialogue de soi à soi devant Dieu, que la lecture nous permet 

de vivre en sachant qu’elle n’est nullement isolement. 

 

Le philosophe Louis Lavelle le précise bien : « Comme nos amis les meilleurs ne sont pas 

ceux qui ont le plus de dons, mais ceux dont la seule présence communique à notre âme le 

mouvement et la vie, ainsi les meilleurs livres sont aussi ceux qui apportent à notre esprit un 

ébranlement plutôt qu’un aliment. Il suffit qu’ils nous posent des questions, mais c’est à nous 

d’y répondre. Au lieu d’enfermer notre pensée dans les bornes d’une connaissance déjà 

formée, ils ouvrent devant elle un chemin de lumière. … La vivante communication des 

hommes entre eux est la véritable fin de la lecture. Mais la lecture n’en est que l’instrument. 

Aussi ne faut-il jamais craindre de quitter un livre, même le plus grand, pour un homme, 

même le plus simple. Et si l’on pense autrement, c’est que l’on met encore l’idée, ou 

seulement le mot, au-dessus de l’être et de la chose. » 

 

Autrement dit, si les textes de l’Écriture ou les contes de Noël nous conduisent à la crèche, 

c’est Jésus vivant qu’il nous faut rencontrer. Donc même le plus grand des livres qui nous met 



en communication avec Dieu ne doit pas nous fermer à notre prochain, même le plus humble, 

parce que la Bible nous apprend à rencontrer le Christ dans l’autre. 

 

Alors la fraternité bénédictine se construit dans un va-et-vient entre solitude avec le livre et 

rencontre du frère. 

 

Le Livre nous aide à comprendre notre chemin d’humanité en nous posant la question : 

combien suis-je frère, père, fils ? 

 

Bon temps de Noël et heureuse année 2026. 

 

Frère Renaud 

 

 

SŒUR ANNE-MARIE MAMBOURG, O.S.B 

 

Sœur Anne-Marie est décédée le 30 novembre à l’âge de 88 ans à Ñaða (Lima), entourée de 

tous les frères et sœurs de la communauté qui étaient à son chevet au moment de sa mort. Les 

derniers mois, elle était très pacifiée, m’écrivait Frère Simon Pierre, et toujours préoccupée 

des grandes questions et de notre avenir. 

 

Avant de partir pour le Pérou, Anne-Marie était proche de Wavreumont puisqu’elle fit partie 

avec Maddy Couder et Marc Gautier du premier petit groupe qui s’engagea dans l’oblature, au 

cours des vêpres du dimanche 20 mars 1991. Un événement qui marquait la naissance de 

notre oblature séculière. 

 

Anne-Marie était médecin et psychiatre et, à cette époque, elle était médecin chef de l’hôpital 

psycho-gériatrique du Pérî à Liège. Elle fut d’ailleurs une pionnière en Belgique dans la 

recherche sur la maladie d’Alzheimer. Mariée durant 20 ans avec un anglican et puis veuve, 

elle était très engagée dans sa paroisse de Sainte-Walburge. Il faut dire que, dans sa jeunesse, 

elle avait pensé consacrer sa vie comme laïque missionnaire. Elle entra d’ailleurs en 

formation chez les Auxiliaires de l’Apostolat, désireuse de donner sa vie au service de 

l’Église. Toutefois, après six ans elle ne renouvela pas son premier engagement, se voyant 

davantage, à l’avenir, en couple et mariée.  

 

Devenue familière du monastère et de ses projets, c’est tout naturellement qu’elle s’intéressa à 

la fondation du Pérou qui, au début des années nonante, prenait un nouveau départ. Sans 

doute cet appel à un service missionnaire qu’elle avait ressenti toute jeune se réveillait-il. Elle 

avait beaucoup partagé avec Frère Simon Pierre avec qui elle restait en contact et peu à peu se 

forma le projet de partir pour le Pérou, une fois arrivée à la pension, pour se mettre au service 

de la petite communauté. Un premier voyage la confirma dans cette intention et peu après, en 

1998, elle partit avec la mission d’aider à l’animation de la Fraternité laïque bénédictine à 

Ñaña. Toutefois, avec ses nombreuses compétences et sa longue expérience, elle rendit très 

vite bien d’autres services. On venait souvent la consulter et elle recevait des demandes 



d’accompagnement. C’est ainsi qu’elle fut amenée à être cofondatrice du « Centre de 

Spiritualité Emaús » et à assumer les cours les plus délicats de l’École de Formation à 

l’écoute psycho-spirituelle. 

 

Après quelques années, elle souhaita aller vivre à Chucuito où elle demeura jusqu’à ce que sa 

santé ne lui permette plus de vivre en altitude. Durant ces 7 années, elle continua à rendre les 

mêmes services, y compris en allant chaque mois à la prison de Puno. C’est à cette époque 

qu’elle demanda à faire son engagement comme oblate régulière. C’était la reconnaissance 

d’une situation de fait, car Anne-Marie était devenue un pilier de la communauté par sa 

fidélité à la liturgie et par les multiples tâches qu’elle assumait. Ce n’était pourtant qu’une 

étape car elle gardait le désir que sa vocation bénédictine soit pleinement reconnue. Le 25 

septembre 2021 à Ñaña, en présence de l’évêque et du P. Abbé Maksymilian, président de la 

Congrégation, elle fit profession monastique à l’âge de 84 ans. 

 

Les dernières années, depuis fin 2017, elle les vécut de nouveau à Ñaña où elle devint en 

quelque sorte la mère de la communauté par sa présence attentive à chacun et chacune. Elle 

était toujours la première à la liturgie comme d’ailleurs à toutes les activités communautaires. 

Elle avait fait don à la communauté de tout ce qu’elle possédait et sa pension permit d’aider 

bien des personnes en difficulté, en particulier à travers « Alumnos del Peru » où elle 

s’occupait de l’attribution des bourses d’étude. Elle était toujours disponible pour rendre des 

petits services même ingrats, comme celui de rendre compte minutieusement chaque année de 

l’utilisation de l’aide envoyée par l’ASBL Aide aux Missions du Monastère. 

 

Le départ d’Anne-Marie laisse un grand vide dans la communauté du Pérou, mais aussi dans 

le cœur de bien des personnes qui lui sont reconnaissantes de son écoute et de son aide, mais 

plus encore de l’exemple d’une vie toute donnée au Seigneur et aux autres.  

 

Frère Bernard 

 

 

TROIS PÉPITES DE SILENCE 

 

Qu’est-ce que la beauté ? D’où vient-elle ? Qu’y-a-t-il de bouleversant dans une véritable 

expérience de la beauté ? 

 

Je ne suis ni artiste, ni historien de l’art ; je vais donc vous parler à partir de mon lieu qui est 

un monastère. Partage de solitude et de vie fraternelle, de recherche de Dieu à la suite d’une 

longue tradition. 

 

Et quand je me pose la question : Qu’est-ce que la beauté pour moi ? Je ne peux m’empêcher 

de penser aux moments où je rentre dans l’église et que j’aperçois quelqu’un en prière vivant 

un seul à seul avec Dieu, dans une attitude d’humilité et d’adoration, simplicité, abandon, 

confiance, paix. Rayonnement d’une luminosité discrète émanant du visage, de l’intériorité de 

la personne. 



 

Vous comprenez peut-être déjà un peu mieux pourquoi, j’ai intitulé ce partage : « trois pépites 

de silence ». En fait, je vais vous parler de trois pépites silencieuses et de trois femmes. 

 

La première est Saraï qui deviendra Sarah. Pourquoi entre-t-elle en scène la première ? Tout 

simplement à la suite d’un réflexe d’exégèse hébraïque qui invite à aller chercher les clefs 

d’un questionnement là où ce qu’il aborde apparaît pour la première fois dans la Genèse. Lors 

de la création, Dieu vit que cela était bon, et même très bon, mais il n’est pas dit que l’œuvre 

créatrice est belle. Le mot apparaît au début de l’histoire d’Abraham dans un texte assez 

déconcertant : Genèse 12,10. « Vois, je sais maintenant que tu es une femme belle à voir. » Le 

mot voir est au début et à la fin de la phrase. Nous sommes circonscrits dans un voir sans 

écoute. Cela peut vouloir dire que la beauté considérée de façon superficielle peut être 

dangereuse, provoquer de la convoitise et de la violence. C’est en tous cas ce qui se passe 

dans l’imaginaire d’Abram : la beauté de sa femme peut le mettre en danger. Il va donc 

manipuler son image et le réel pour se tirer d’affaire. La beauté de la personne est envisagée 

ici dans l’ordre de l’extériorité, comme le fait d’habitude l’ego dans cette approche du 

philosophe Michel Henry : « Oublieux de son moi, l’ego se soucie du monde. L’ego se soucie 

de lui-même à travers les choses de ce monde qu’il rapporte à lui. À un tel système dont l’ego 

constitue l’alpha et l’oméga, on peut donner le nom d’égoïsme. En rapportant tout à soi, c’est 

lui-même que l’ego ne cesse d’oublier. Le souci : se rapporter à soi en se souciant de soi, c’est 

se jeter au-devant de soi, ouvrir vers soi un chemin qui est celui du hors de soi. C’est se 

projeter vers un soi extérieur, un soi à venir et irréel, fantomatique… Plus l’ego est en souci 

de soi, plus son essence véritable lui échappe. Plus il pense à lui-même, plus il oublie sa 

condition de Fils. » 

 

C’est, dans le fond, ce que vit Abram en ce chapitre. Et devant cette attitude, Saraï ne dit rien, 

elle garde le silence. Attitude de soumission devant un mari délirant ? Pas si sûr ! La tradition 

rabbinique dit que la seule issue à cette situation fut la prière de Saraï rejointe petit à petit par 

celle d’Abram. Une pépite de silence. On retrouve ici la beauté émanant de la personne qui 

prie profondément. La beauté extérieure conduit alors à la découverte d’une beauté intérieure, 

celle de la source de la vie en nous, celle de la Présence divine. Prier ici, c’est sortir de la 

confusion en écoutant ce qui relie les êtres, une brillance qui conduit le beau à son fondement 

de bonté originelle. Pour que cela s’accomplisse, le relationnel doit être rétabli dans sa 

justesse : Saraï deviendra Sarah et Abram deviendra Abraham. La lettre Hé est introduite dans 

les deux prénoms : définir un espace de questionnement qui deviendra une matrice de 

fécondité pour aller vers les autres. 

 

La création de la femme avait déjà nécessité la torpeur dans laquelle fut plongé Adam, comme 

une anesthésie de son égo, pour dégager la femme et sa beauté de sa tendance à accaparer, à 

réduire son vis-à-vis à un prolongement de lui-même. 

 

C’est lors de la création de la femme qu’apparaît le tétragramme. Et les lettres de ish et ishah 

ne pourront le former qu’en ajoutant un Waw qui signifie « et », relation et coordination. 

 



C’est justement cette lettre qui va ressortir de la leçon de morale donnée par Pharaon à 

Abram : Pourquoi m’as-tu fait cela ?... et ils le renvoyèrent lui ET sa femme ET tout ce qui est 

à lui. 

 

C’est une remise en ordre et une sortie de la confusion. Le psaume 5 nous apprend que la 

beauté spirituelle ne peut advenir qu’en commençant par là. « C’est Toi que je prie, Seigneur. 

Au matin, Tu m’écoutes, au matin je fais pour toi les apprêts (je mets de l’ordre en mon être) 

et je reste aux aguets (concentration). » Mettre de l’ordre, c’est séparer les choses, les mettre à 

leur juste place, sortir du mélange pour une certaine pureté. Mise en ordre des pensées, des 

tensions, des pulsions. Pureté et concentration. Féminin et masculin pour une unité de l’être.  

 

La démarche monastique chrétienne va développer ce parcours de mise en ordre intérieure par 

le travail sur les pensées et relier l’extériorité à l’intériorité. Le nom que l’on a donné à une 

compilation de ces expériences spirituelles est justement Philocalie, amour de la beauté. 

 

Ce passage d’Évagre le Pontique peut nous illustrer ce travail intérieur et en même temps 

nous faire comprendre que redonner espérance qu’un changement est possible, c’est 

réintroduire de la beauté dans le monde : 

 

« Quand un ange survient, à l’instant, tous ceux qui nous tracassent s’éclipsent, et 

l’intelligence se trouve dans une grande détente où elle prie allégrement. Parfois, au contraire, 

la guerre habituelle nous presse ; l’intelligence se débat, sans pouvoir lever le regard. C’est 

qu’elle a été affectée par les passions diverses. Néanmoins, en cherchant davantage, elle 

trouvera ; si elle frappe vigoureusement, on lui ouvrira… » Nos esprits rationnels ont 

tendance à couper les ailes des anges et à les empêcher de voler. Couper les ailes aux anges 

signifierait que l’on pense que c’est impossible ! Imaginer qu’une solution reste toujours 

envisageable, quelles que soient les difficultés ou les conclusions logiques de la raison, c’est 

esquisser les ailes d’un ange. Un sage juif considérait que, chaque fois qu’une parole 

d’espérance est prononcée, c’est un ange qui est créé et qui déploie ses ailes. Histoire du 

dialogue de Myriam avec son père. Réintroduire de la beauté en osant encore croire à un 

possible… 

 

Une nouvelle pépite de silence nous est offerte par une autre femme de la Bible : Tamar qui 

figure dans la généalogie de Jésus. Cette fois, c’est le chapitre 38 de la Genèse que nous 

ouvrons. Une autre racine de la beauté est le Vrai. « Qui fait la Vérité vient à la lumière. » 

Notre épisode se situe au moment où l’unité du clan de Jacob a été brisée par la préférence de 

Jacob pour Joseph, par l’immaturité de ce dernier et la jalousie de ses frères qui s’éloignent. 

Jacob va pourtant l’envoyer vers eux pour rétablir la fraternité et par la même occasion le 

mettre dans un grand danger, car la haine qu’ils éprouvent leur donne envie de le tuer. Ruben 

tente de sauver son petit frère. Juda propose de le vendre comme esclave plutôt que de 

l’assassiner. On trouve le subterfuge du sang d’un chevreau sur sa belle tunique pour faire 

croire à Jacob qu’un fauve l’a dévoré. Quand ils voient le désespoir de leur père, les frères 

sont désespérés et reprochent à Juda : C’est toi qui nous as dit de le vendre. Culpabilité et 



manque de responsabilité qui font jeter l’éponge à Juda : il quitte la famille et laisse tomber le 

projet spirituel de transmettre la promesse. 

 

Il épouse une païenne et a un premier fils Er à qui il donne comme épouse Tamar. Er veut dire 

stérilité ; il refuse de féconder sa femme pour que les grossesses ne flétrissent pas sa beauté 

qu’il veut garder pour lui. Er meurt et Tamar est donnée au deuxième fils de Juda, Onan, qui 

veut dire deuil. Il laisse tomber sa semence quand il rencontre sa femme parce qu’il ne veut 

pas donner un nom à son frère. Le troisième fils de Juda, Chéla, est trop jeune pour épouser 

Tamar. Juda lui propose de retourner dans sa famille et de vivre en veuve. 

 

Plus tard, la femme de Juda meurt à son tour. Il se rend dans une ville pour la tonte du bétail. 

Tamar l’apprend, elle a bien vu que Juda ne veut pas lui donner son cadet. Et donc elle décide 

de se déguiser en prostituée. Juda l’aperçoit, lui demande ce qu’elle veut pour la passe. Ils se 

mettent d’accord sur un chevreau, mais Tamar réclame un gage en attendant son cachet, son 

cordon et son bâton. Quand Juda fait envoyer le chevreau, plus de prostituée. Elle a disparu. 

 

Trois mois après, on rapporte à Juda : ta belle fille s’est prostituée et voilà qu’elle est enceinte. 

Alors Juda la condamne à être brûlée, mais alors qu’on l’emmène, elle envoie à son beau-père 

les trois objets laissés en gage : « C’est de l’homme à qui ces objets appartiennent que je suis 

enceinte : reconnais, je t’en prie, à qui sont ce cachet, ce cordon et ce bâton. Juda les reconnut 

et dit : cette femme est plus juste que moi, puisque je ne l’ai pas donnée à mon fils Chéla… ». 

 

Pépite de silence, car ce courage est d’or. Elle risque, en effet, sa vie, pour permettre à Juda de 

se convertir, de rétablir la vérité et le droit au cœur de son existence, et par là de se convertir, 

de se réajuster à son identité profonde et à sa vocation, de retrouver sa beauté spirituelle. Cette 

étape décisive de sa vie est inscrite dans son prénom puisque Juda veut dire Avouer, 

remercier, louer. Quand on fait la vérité en nous, nous redevenons capables de Dieu, nous 

nous redécouvrons créés pour le louer. 

 

Plus tard un autre Juda assistera à la troisième pépite de silence : ce moment incroyable où 

cette femme entra dans un dîner devant Jésus se trouvant attablé avec des pharisiens et ses 

apôtres, où toutes les conversations se sont tues lorsqu’elle lui versa sur la tête un parfum de 

grand prix. L’évangéliste Matthieu précise qu’elle fit là une œuvre belle (kalos), et pas 

seulement une bonne action. Ce geste initie le retour à une beauté primordiale de l’être 

humain, et l’apôtre Juda a peut-être joué un rôle inattendu dans ce rétablissement. Dans quelle 

mesure le parfum se répandant dans toute la pièce, sur les bons et mauvais pensants, ne 

préfigure-t-il pas la beauté d’une Unité retrouvée ? 

 

Dans la Passion selon saint Matthieu, nous pouvons lire une phrase prononcée par Juda et 

adressée aux grands prêtres : « Quoi voulez-vous me donner et moi, je vous le livrerai ? » 

Derrière cette phrase de trahison demeure la vocation de Juda qui est la nôtre également : 

Faire de nos vies une louange par ces trois étapes : vouloir, c’est-à-dire consentir à la volonté 

de Dieu, donner sa vie et livrer, c’est-à-dire transmettre le Christ. Cette vocation se retourne 

en trahison à cause de deux petits mots en grec (ti et moi, quoi et pour moi) : objectivation et 



appropriation des dons de Dieu. La Passion de Jésus arrive pour le salut de tous les hommes. 

Dans quelle mesure Juda ne jouerait-il pas un rôle plus positif dans ce drame salutaire ? Mais 

d’abord, remettons-nous à l’esprit ce désir de Dieu que tous les hommes soient sauvés. Par 

cette conviction profonde, Isaac le Syrien soulignait que Dieu est Amour, il est 

miséricordieux. Dieu ne peut ressentir de haine contre personne, même pas contre les démons. 

Le mal commis par les créatures ne peut le faire changer d’avis, sinon notre péché serait plus 

fort que Dieu, et cela est impossible. Sa volonté est de pardonner tout homme pour toute 

occasion de péché. 

 

À la cène, Juda et Jésus vont tremper leur pain dans le même plat au même moment ; c’est la 

table du Seder et ils trempent leur bouchée dans cette préparation de noix hachées, de 

pommes, de dates et de vin qui rappelle le mortier confectionné par les Juifs esclaves de 

Pharaon pour fabriquer des briques. L’eau salée rappelle les larmes de misère versées par ces 

hommes et ces femmes. 

 

« Il mange avec les pécheurs et les prostituées. » Ce n’était déjà pas mal, mais ici la proximité 

de compagnonnage ne peut être plus forte : le même pain trempé dans le même plat : celui du 

mortier où les humains sont broyés dans le malheur, qu’ils soient bourreaux ou victimes. 

Voilà l’enjeu d’une telle lecture : l’ombre de la Passion de Jésus serait la Passion de Juda pour 

rendre visible que c’est tout l’homme qui est sauvé, le juste innocent comme le bourreau qui 

trahit sa vocation. L’un sera pendu à la croix, l’autre à une corde. 

 

Démocrite le disait déjà : « Plus malheureux que celui que l’on traite injustement est le 

malfaiteur. » Et Jean-Michel Longneaux dans L’expérience du mal : « On s’aperçoit que la 

distinction qui semblait aller de soi entre mal subi et mal commis paraît artificielle. Car, en 

définitive, le mal est toujours subi. En effet, le mal commis renvoie à la culpabilité comme à 

sa condition de possibilité, laquelle est finalement cette déchirure d’avec nous-mêmes que 

nous subissons en retour de nos actes. » Ne réduisons donc pas Juda au méchant ou au maudit 

qui nous permettrait de nous placer du bon côté de la ligne de démarcation. Voyons plutôt 

dans ce récit la force de l’Évangile qui permet, même à celui qui s’oppose à la volonté de 

Dieu, de la révéler, de faire un chemin de prise de conscience et de conversion. Le jugement 

de Dieu est finalement un acte d’amour, non de vengeance. C’est un acte de miséricorde, de la 

révélation de la beauté d’une unité retrouvée pour tout l’homme. À bien regarder, peut-être 

que le baiser de Juda, notamment représenté par un Giotto, est l’unité retrouvée de l’homme. 

 

Trois femmes nous ont conduits à trois pépites de silence, et la beauté nous a menés à la bonté 

primordiale, à la vérité et à l’unité. À partir de notre réflexion sur la beauté de ces trois 

femmes et de leur pépite salutaire de silence, nous retrouvons la trace des transcendantaux : le 

bon, le vrai et l’un, non comme des concepts intellectuels, car le concept n’est qu’un verre 

d’eau par rapport à la rivière ou à l’océan, mais des expériences qui nous rapprochent du 

divin, qui revêtent à nouveau notre nature humaine de sa parure de beauté. 

 

Frère Renaud 



LE CYCLE DE L’ANNÉE LITURGIQUE COMME UN PÈLERINAGE 

 

Introduction 

 

 Que la célébration du Mystère pascal constitue l'essentiel du culte chrétien dans son 

déploiement quotidien, hebdomadaire et annuel, le II
e 

concile du Vatican l'enseigne 

clairement. C'est pourquoi la restauration de l'année liturgique, dont il a formulé les normes, 

se devait de le mettre dans une lumière plus vive, tant en ce qui concerne l'organisation du 

propre du temps et du propre des saints que dans la révision du calendrier romain. 

 Ainsi commence le Motu proprio signé par le pape Paul VI en 1969 approuvant les 

nouvelles normes universelles de l'année liturgique et le calendrier romain. Il place au cœur 

de toutes nos célébrations et de l'organisation du temps chrétien le Mystère pascal. Le titre de 

cette lettre apostolique le souligne : Mysterii paschalis. Ce Mystère pascal, nous allons donc 

le découvrir au cœur du pèlerinage liturgique auquel je vous invite. 

 

Le Seigneur dit à Abram : « Quitte ton pays, ta parenté et la maison de ton père, et va 

vers le pays que je te montrerai » (Gn 12, 1). 

Comme Abram, le Seigneur nous met en marche, nous chrétiens, ses descendants en 

Jésus Christ (cf. Ga 3, 29). 

Pèlerin, peregrinus en latin, signifie étranger. Saint Pierre, dans sa première lettre, 

n’hésite pas à présenter la condition du chrétien comme celle d’un étranger résident ou de 

passage (1 P 2, 11). C’est pourquoi dans la liturgie nous retrouvons cette expression de 

« pèlerinage sur la terre ». Par exemple : 

Dans la Prière sur le peuple du vendredi après les Cendres : 

Dieu de miséricorde, que ton peuple ne cesse de rendre grâce pour tes merveilles, et qu’au 

terme de son pèlerinage sur la terre, fidèle aux observances transmises d’âge en âge, il puisse 

te contempler sans fin. 

Plus souvent encore, nous l’entendons dans la PE (Prière eucharistique) III 

Affermis ton Église, en pèlerinage sur la terre, dans la foi et la charité… 

Plus occasionnellement dans les PE pour des circonstances particulières 

Et lorsque prendra fin notre pèlerinage sur la terre, reçois-nous dans la demeure où nous 

vivrons près de toi pour toujours. 

Nous sommes donc en pèlerinage sur la terre. Ceci signifie que notre vie, notre 

marche, a un sens. Un pèlerinage n’est pas une errance, il consiste en une marche vers un but 

avec une motivation claire mais qui, généralement, évolue, se précise encore en chemin. Il en 

va de même dans notre vie de foi. Et quel est le but de notre pèlerinage ? Rejoindre le Christ 

Seigneur, contempler sans fin notre Dieu de miséricorde dans sa demeure où nous vivrons 

près de Lui pour toujours. 

Mais, quel chemin prendre ? Quel itinéraire suivre ? Au fil des années, les chemins de 

pèlerinage deviennent balisés. On connaît les chemins de Compostelle même sans avoir 

accompli personnellement ce célèbre pèlerinage. Et pour notre vie chrétienne, quel chemin 

suivre, avons-nous des balises ? Oui, l'Église nous trace un magnifique chemin par l’Année 

Liturgique ! Elle nous conduit vers la Jérusalem céleste, avec des étapes, des balises. Suivons-

les donc. 

Je vous invite à envisager l'Année Liturgique comme des pèlerins. Vous serez peut-

être surpris, mais il me semble que la préparation, tout ce qui prépare le départ, font partie du 

pèlerinage. J'ai lu un récit d'une randonneuse en solitaire. J'ai été surprise par les premiers 

chapitres décrivant ses préparatifs dans les moindre détails. Cela m'a donné de comprendre 

que choisir ses chaussures, le linge qui lui conviendra le mieux et l'entraînement à la marche 



faisaient déjà partie de sa randonnée. Il ne peut qu'en être ainsi pour les pèlerins. J'ai donc pris 

cela en compte dans ma lecture de l'Année Liturgique comme un pèlerinage. 

 

Avent 

  

Tout d’abord, on entend parler du pèlerinage, on lit des témoignages, parfois nous 

avons l’occasion de rencontrer des pèlerins… et peu à peu le désir de partir, nous aussi, prend 

forme. Il faut d’abord choisir son but de pèlerinage : Rome ? Jérusalem ? Saint-Jacques de 

Compostelle ? Plus modestement un sanctuaire plus proche ? Et comment y aller ? À pied, en 

vélo ? Et plus on y pense, plus on se renseigne, plus le désir grandit. 

 Le désir est vraiment ce qui caractérise le temps de l’Avent. Une hymne de ce temps 

commence d’ailleurs ainsi : « Voici le temps du long désir… » (CFC/Sr Marie-Pierre). 

 La collecte du premier dimanche nous indique d’emblée que notre désir nous vient de 

Dieu lui-même. 

Donne à tes fidèles, Dieu tout-puissant, la volonté d’aller par les chemins de la justice à la 

rencontre de celui qui vient, le Christ, afin qu’ils soient admis à sa droite et méritent d’entrer 

en possession du Royaume des Cieux. 

Partir, marcher, demande de la volonté. Il nous faut la demander au Seigneur. Partir en 

pèlerinage n’est pas une décision que l’on prend à la légère. 

  Cette oraison nous indique la spécificité de ce pèlerinage : il est double. Le Seigneur 

lui-même est en pèlerinage afin de nous rencontrer. Mieux, il veut se faire l’un de nous et 

marcher sur nos chemins ! C’est lui, le Christ qui nous ouvre la route comme le précise la 1
ère

 

Préface : 

Il est déjà venu, en assumant l’humble condition de notre chair, pour accomplir l’éternel 

dessein de ton amour et nous ouvrir à jamais le chemin du salut ; il viendra de nouveau, 

revêtu de sa gloire, afin que nous possédions dans la pleine lumière les biens que tu nous as 

promis et que nous attendons en veillant dans la foi. 

Avant même de partir, nous sommes dans la joie en pensant à notre but : la Maison du 

Seigneur, le Royaume des Cieux. Quelle joie quand on m’a dit : « Nous irons à la maison du 

Seigneur ! », chantons-nous avec le psalmiste (Ps 121). 

Sur les routes de pèlerinage, nous sommes parfois seuls, mais les chemins convergent, 

des gens se rencontrent et ainsi se forme peu à peu une « communauté » de pèlerins, un 

peuple en marche. L’Avent nous donne à découvrir que nous allons mettre nos pas dans ceux 

des pèlerins qui nous ont précédés. Ainsi Isaïe dans la lecture du lundi de la 1
ère

 semaine (Is 2, 

1-5) évoque le pèlerinage des nations : 

Il arrivera dans les derniers jours que la montagne de la maison du Seigneur se tiendra plus 

haut que les monts, s’élèvera au-dessus des collines. Vers elle, afflueront toutes les nations et 

viendront des peuples nombreux. Ils diront : « Venez ! montons à la montagne du Seigneur, à 

la maison du Dieu de Jacob ! » 

 La Parole de Dieu et la Liturgie, lue, célébrée en ce temps d'Avent, nous éclairent sur 

les dangers de la route, nous aident à préparer notre sac, notre voyage, par la prière, la 

vigilance, renforçant notre confiance en Dieu qui nous protégera. 

Réveille, Seigneur, ta puissance, et viens : afin que, sous ta protection, nous puissions être 

délivrés des dangers imminents où nous mettent nos péchés, et sauvés par toi, notre libérateur 

(Collecte vendredi 1). 

Comblés par cette nourriture spirituelle, nous te supplions, Seigneur : Quand nous 

participons à ce mystère, apprends-nous à évaluer avec sagesse les réalités de ce monde et à 

nous attacher aux biens du ciel (Post-communion vendredi 1). 



De même que le pèlerin prévoit de quoi soigner ses pieds, parer aux dangers, soutenir 

sa marche (pensons au bâton de pèlerin), pour notre pèlerinage, c’est le Seigneur qui nous 

guide, nous protège. Le péché risque de nous entraîner hors de ses sentiers. Nous devons 

évaluer les pistes, les situations de notre vie avec sagesse. La prière privée et la Liturgie des 

Heures, les sacrements, particulièrement l’eucharistie, la Lectio Divina (lecture régulière et 

savoureuse de la Bible) sont notre « bâton », notre bien le plus précieux pour notre marche. 

Des lectures des dimanches de l’Avent nous le confirment, elles nous donnent des conseils 

pour la route. 

Tout ce qui a été écrit à l'avance dans les livres saints l’a été pour nous instruire, afin que, 

grâce à la persévérance et au réconfort des Écritures, nous ayons l’espérance (Rm 15, 4, 2
e
 

dimanche A). 

Soyez toujours dans la joie, priez sans relâche, rendez grâce en toute circonstance : c’est la 

volonté de Dieu à votre égard dans le Christ Jésus. N’éteignez pas l’Esprit, ne méprisez pas 

les prophéties, mais discernez la valeur de toute chose : ce qui est bien, gardez-le ; éloignez-

vous de toute espèce de mal (1 Th 5, 16-22, 3
e
 dimanche B). 

Le Seigneur lui-même, lui seul, est notre force : 

Ceux qui mettent leur espérance dans le Seigneur trouvent des forces nouvelles ; ils déploient 

comme des ailes d’aigles, ils courent sans se lasser, ils marchent sans se fatiguer (Is 40, 31 ; 

mercredi 2). 

La collecte du 4
e
 dimanche nous indique clairement le but de notre pèlerinage : le Mystère 

Pascal. 

Nous te prions, Seigneur, de répandre ta grâce en nos cœurs ; par le message de l’Ange, tu 

nous as fait connaître l’incarnation de ton Fils bien-aimé ; conduis-nous par sa passion et 

par sa croix jusqu’à la gloire de la résurrection. 

 

La Gloire de la résurrection est le but ultime de notre pèlerinage. Le chemin passe par la 

passion et la croix (un pèlerinage n’est pas une randonnée touristique !). Par son incarnation, 

le Seigneur nous conduira. Alors, mettons-nous en route ! 

Il viendra, le Seigneur, pour sauver son peuple. 

Heureux ceux qui sont prêts à partir à sa rencontre !  

(V/ Alléluia mercredi 1) 

 

Noël 

 

Puis vient le jour du départ ou, plutôt, le temps du départ, le Temps de Noël. 

Généralement, un départ en pèlerinage est un moment solennel. On peut partir de 

l’église de sa paroisse, parfois d’un monastère, après un temps de prière ou une eucharistie. 

Le ou les pèlerins sont entourés de fidèles, portés par leur prière. Quelques personnes les 

accompagnent parfois sur plusieurs kilomètres. 

Au moment de prendre la route, il s’agit de rassembler en notre cœur tous nos 

préparatifs, revenir à notre motivation première, regarder au loin, vers le but. Alors on peut 

avancer sur la route. 

Après avoir envisagé la date de la naissance du Christ comme un simple anniversaire, 

les Pères de l'Église ont peu à peu compris qu'il s'agissait de bien plus que cela, il s’agit du 

début du Salut, le premier pas du Mystère Pascal. Dans la liturgie, c'est toujours le Mystère 

entier qui est célébré, même si au rythme de l'Année Liturgique, notre pèlerinage, une de ses 

facettes est mise plus particulièrement en lumière. Les hispanophones appellent Noël, très 

joliment et avec une grande justesse théologique, Pascua de Navidad (la Pâque de Noël). 

C’est pourquoi la prière après la communion de la messe de la veille au soir nous fait 

demander : accorde-nous de reprendre vie en rappelant la naissance de ton Fils unique… 



Reprendre vie, autrement dit, ressusciter. La Résurrection est donc déjà un fruit de Noël. 

Noël, c’est Pâques ! 

L’Emmanuel, Dieu-avec-nous, commence son pèlerinage sur terre, comme nous, avec 

nous. Il naît au cours d’un voyage qui a une raison politique (recensement voulu par les 

autorités) mais qui est surtout un retour aux sources. 

Joseph, lui aussi, monta de Galilée, depuis la ville de Nazareth, vers la Judée, jusqu’à la ville 

de David appelée Bethléem. Il était en effet de la maison et de la lignée de David (Messe de la 

nuit, Lc 2, 4). 

Jésus est fils de David. La promesse s’accomplit et se déploiera pleinement à Pâques. 

Nous partons en pèlerinage, unis au Fils de Dieu fait homme. Cette marche ne cessera 

de nous configurer à Lui de plus en plus. 

Reçois favorablement, Seigneur, l’offrande présentée en cette nuit de fête, afin que, par ce 

mystérieux échange, nous soyons configurés à ton Fils en qui notre nature est unie à la tienne 

(Prière sur les offrandes, Messe de la Nuit).  

 Dans le temps de Noël, on marche beaucoup. Comme nous, les bergers vont en 

pèlerinage : 

« Allons jusqu’à Bethléem pour voir ce qui est arrivé, l’événement que le Seigneur nous a fait 

connaître » (Messe de l’Aurore, Lc 2, 15). 

Et ils se hâtent. En pèlerinage, on ne perd pas de temps, à la différence du tourisme, des 

vacances. Et que dire des mages venus d’Orient ! 

 Par les différentes fêtes qui surviennent dès le lendemain de Noël, ce temps semble 

peu unifié. Cependant, elles nous aident à ne pas perdre de vue notre but. 

 Alors que nous sommes encore sous le charme de la Nativité, avec son côté populaire, 

plutôt merveilleux, joyeux, son ambiance familiale, saint Étienne, le premier des martyrs, 

tourne brusquement notre regard vers le Mystère pascal. Étienne voit les cieux ouverts et le 

Fils de l’homme à la droite de Dieu ! Nous comprenons que le chemin de la foi est rempli 

d’embûches. 

 Saint Jean nous situe aussi à Pâques mais dans la stupeur et la lumière de la 

Résurrection avec la rencontre entre le Ressuscité et Marie-Madeleine. 

 Les saints innocents nous replongent dans la violence, la mort. Ils ne savent ni parler 

ni marcher, pourtant ils proclament la louange de Dieu par leur mort (Collecte) et ils suivent 

l’Agneau sans tache (Antienne d’ouverture). Comme le dit le missel Jounel : En eux, la croix 

est venue se planter près de la crèche. 

 Mais la force nous est donnée par Dieu. Il désire ardemment que nous parvenions au 

but, la Vie éternelle qu’il veut nous donner en plénitude (car nous l’avons déjà par notre 

baptême). Il nous attend, avec impatience, en son Royaume. L'initiative vient de Dieu. 

Dans le mystère de la Nativité, celui qui par nature est invisible s'est rendu visible en notre 

chair ; engendré avant le temps, il entre dans le cours du temps. Relevant en lui la création 

déchue, il restaure toute chose et ramène l'homme perdu vers le royaume des Cieux (2
e
 

Préface de la Nativité du Seigneur). 

 Ce qui soutient la marche du pèlerin, c'est la foi en Jésus Christ, notre Seigneur. 

Dieu a tellement aimé le monde qu'il a donné son Fils unique ; afin que quiconque croit en lui 

ne se perde pas, mais obtienne la vie éternelle (Antienne d'ouverture 29/12 et antienne de 

communion jeudi férie de Noël). 

Seigneur Dieu, tu as merveilleusement inauguré la rédemption de ton peuple par la naissance 

de ton Fils unique ; accorde à tes serviteurs une foi solide pour qu'ils se laissent conduire par 

lui, et parviennent ainsi à la gloire que tu leurs promets (Collecte jeudi féries du temps de 

Noël). 

Notre pèlerinage consiste à mettre nos pas dans les pas de Jésus lui-même. L'amour trace 

notre chemin. 



En celui qui garde sa parole, l'Amour de Dieu atteint sa perfection : voilà comment nous 

savons que nous sommes en lui. Celui qui déclare demeurer en lui doit, lui aussi marcher 

comme Jésus lui-même a marché (1 Jn 2, 5-6, 29 décembre). 

 Le jour de l'Épiphanie, l'Église, selon un usage ancien, nous rappelle la route de notre 

pèlerinage par l'annonce solennelle des fêtes mobiles, après la proclamation de l'évangile. 

Vous le savez, frères (et sœurs) bien-aimés : 

à l’invitation de la miséricorde de Dieu, 

nous nous sommes réjouis 

de la Nativité de notre Seigneur Jésus Christ ; 

de même, nous vous annonçons 

la joie de la Résurrection de notre Sauveur. 

Le Mercredi des Cendres, commencera l’entraînement du Carême le x février (ou mars). 

Vous célébrerez dans la joie la sainte Pâque de notre Seigneur Jésus Christ le dimanche x 

mars (ou avril). 

L’Ascension de notre Seigneur Jésus Christ sera fêtée le x avril (ou mai ou juin). 

La Pentecôte sera fêtée le x mai (ou juin). 

La fête du Corps et du Sang du Christ aura lieu le x de ce même mois (ou juin). 

Le dimanche x novembre (ou décembre) sera le premier dimanche de l’Avent de notre 

Seigneur Jésus Christ, à qui soient l’honneur et la gloire, pour les siècles des siècles. Amen. 

Remarquez qu’avant de dire les dates dans l’ordre chronologique, le texte lie la Nativité de 

notre Seigneur Jésus, que nous venons de célébrer, à sa Résurrection. Noël, c’est Pâques ! Le 

but de notre pèlerinage. 

 Il est temps de nous mettre en route en demandant l'aide de notre Dieu : Seigneur, 

nous t'en prions, fais briller en nos cœurs la splendeur de ta gloire ; nous pourrons ainsi 

traverser les ténèbres de ce monde et parvenir à la lumière éternelle du ciel, notre patrie 

(Collecte de la messe de la veille au soir de l'Épiphanie). 

 Nous sommes bien des pèlerins, étrangers sur cette terre, le ciel est notre vraie patrie. 

Aujourd'hui, Seigneur Dieu, tu as révélé ton Fils unique aux nations, grâce à l'étoile qui les 

guidait ; accorde-nous dans ta bonté, à nous qui te connaissons déjà par la foi, d'être 

conduits jusqu'à la claire vision de ta splendeur (Collecte de la messe du jour Épiphanie). 

 Avant son départ, on bénit le pèlerin, on prie pour lui. Recevons la bénédiction 

solennelle de l'Épiphanie : 

Dieu vous a appelés des ténèbres à son admirable lumière ; 

dans sa bonté, qu’il répande sur vous sa bénédiction, 

qu’il établisse vos cœurs dans la foi, l’espérance et la charité. R/ Amen 

Aujourd’hui, le Christ, lumière qui luit dans les ténèbres, 

s’est manifesté au monde ; 

puisque vous le suivez avec confiance, 

qu’il vous donne d’être, vous aussi, lumière pour vos frères. R/ Amen 

Quand vous serez au terme de votre pèlerinage, 

puissiez-vous rejoindre celui que les mages, conduits par l’étoile, 

ont cherché et trouvé avec grande joie : 

le Christ, lumière née de la lumière. R/ Amen 

En marche donc ! 

 



Carême 

 

 Après un certain temps, la joie du départ diminue, la rudesse du pèlerinage se fait 

sentir. Le pèlerin expérimente ce qu'ont éprouvé les Hébreux pendant quarante ans au désert. 

C'est le temps du Carême. Le livre de l'Exode soutient notre marche. Il est lu à l'office des 

Lectures depuis les Cendres jusqu'au samedi de la 3
e
 semaine les années paires. D'autres livres 

du Pentateuque également. 

Accorde-nous, Seigneur de savoir commencer saintement par le jeûne l'entraînement au 

combat spirituel : que nos privations nous rendent plus forts pour lutter contre l'esprit du mal 

(Collecte Mercredi des Cendres). 

 Marcher pendant des jours, des semaines, voire des mois, souvent dans la solitude, est 

un combat. Le désir d'abandonner peut surgir, ainsi que bien d'autres tentations. Il nous faut 

tenir bon, apprendre à nous en remettre à Dieu seul. Déjà avant de partir, la Parole proclamée 

dans la liturgie, méditée dans la lectio, les oraisons etc. nous avaient bien fait comprendre que 

Dieu est l'initiateur de notre démarche et Jésus fait route avec nous. C'est lui qui nous guide, 

mieux que l'étoile des bergers et des mages. Mais il ne nous est pas facile de nous laisser 

guider par Dieu. Nous aimons avoir la maîtrise des choses. 

 Pour nous laisser guider par le Seigneur, il faut développer notre attention comme 

nous l'enseigne Simone Weil. Je puise ici quelles phrases d'elle et du commentaire de Pascal 

David (revue Christus, n° 283, Juillet 2024, p. 71-72) : 

« L'attention est liée au désir. Non pas à la volonté mais au désir. (Ou plus exactement au 

consentement ; elle est consentement. C'est pourquoi elle est liée au bien.) » [...] 

« L'attention est la seule faculté qui donne accès à Dieu. » 

Par l'attention s'opère une transformation dans l'âme. Mais quelque chose en nous répugne à 

l'attention véritable. Cette aversion se comprend aisément pour autant que faire attention, 

c'est faire place dans sa vie à autre chose que soi et que c'est, par là même, se déprendre de 

soi, renoncer à son cher « moi » : se vider. 

 Marcher, accomplir un pèlerinage, nous invite à exercer notre attention. 

 Accomplir un pèlerinage nous dépouille, nous ne pouvons tout maîtriser. Nous n'avons 

que notre sac à dos, pas de réserves. Il ne convient pas de trop jeûner afin de pouvoir soutenir 

la marche, mais pas question de faire bombance, nous ne pourrions plus avancer. 

 Ce temps est donc un temps de combat spirituel. Nous apprenons à nous tenir devant 

Dieu, dans une totale confiance. Le Carême est temps de conversion, d'ascèse, de rencontre 

avec Dieu comme nous le rappellent les évangiles : la Transfiguration par laquelle Jésus 

manifeste sa divinité, lue les 2
es

 dimanches, les grandes rencontres, en s. Jean les années A, où 

Jésus se révèle l'Envoyé, le Messie, le Sauveur. La marche favorise la méditation, la prière. 

Tu offres à tes enfants ce temps de grâce pour qu'ils retrouvent la pureté du cœur, afin que, 

l'esprit libéré des passions mauvaises, ils travaillent à ce monde qui passe, en s'attachant 

surtout aux réalités qui demeurent. (2
e
 Préface) 

Heureux les cœurs purs, car ils verront Dieu ! 

 Méditation de l'Écriture, prière. Le Carême est aussi temps de pénitence. Le pèlerin se 

retrouve face à lui-même sans masque, sans son « décor » habituel, il se voit tel qu'il est. Il 

expérimente ses limites, ses failles. Il est invité à oser voir en face son péché, le reconnaître et 

le déposer dans les mains du Seigneur miséricordieux qui accompagne et guide sa marche. 

 Un pèlerinage est aussi une occasion de vivre la charité, l'attention aux autres. Les 

routes se rejoignent, les lieux d'hébergement connus favorisent des rencontres. 

 Le Carême est la jonction de deux routes. Celle des pénitents qui étaient autrefois 

réconciliés le Jeudi Saint, pour pouvoir célébrer Pâques avec tous. Ce qui a donné son 

caractère pénitentiel à ce temps. Et celle des catéchumènes qui seront baptisés la Nuit Sainte. 

Ils nous aident à garder le regard fixé sur le but qui nous est commun : la Vigile Pascale. 



Jours Saints 

 

 Nous approchons du cœur de notre pèlerinage. Nous suivons Jésus, notre Seigneur au 

plus près. Très tôt, à Jérusalem, les chrétiens ont désiré commémorer les derniers jours de 

Jésus sur les lieux même où les événements se sont passés. Des églises ont été construites dès 

la paix constantinienne, des célébrations liturgiques sont apparues. Dans ce contexte, la Sainte 

Croix a été retrouvée, tous voulaient donc la vénérer... 

 Bien vite, des pèlerins sont venus, désireux, eux aussi, de voir les lieux, de vivre ce qui 

devient la semaine Sainte sur place, avec notre Seigneur Jésus. L'exemple le plus connu est le 

pèlerinage d'Égérie (ou Éthérie, IV
e
 siècle) dont nous avons le témoignage écrit. 

 La Semaine Sainte, le Triduum pascal, se sont élaborés ainsi. On pourrait presque dire 

que l'année liturgique est née des pèlerinages. Elle ne vient pas d'un souci historique, au sens 

actuel, mais du désir de mettre nos pas dans ceux de Jésus Christ, de vivre ces jours, sources 

de notre salut, avec Lui. Le désir de voir, toucher, est bien humain et le Seigneur ne s'y dérobe 

pas, lui qui s'est fait homme pour nous Sauver. 

 Comment ne pas faire une procession avec les rameaux sur les lieux pour 

commémorer l'entrée triomphale à Jérusalem comme nous la racontent les évangiles ! Mais il 

ne s'agit aucunement d'une reconstitution historique (comme il en existe hors de l'Église). Il 

s'agit bien de liturgie. Égérie raconte ces célébrations (Éthérie, Journal de voyage, SC 21, n° 

31).  On dit des hymnes et des antiennes appropriées au jour et au lieu, et des lectures 

pareillement. Il y a des processions d'un lieu à un autre, à des heures précises. Et quand 

approche la 11e heure (5h.), on lit le passage de l'évangile où les enfants avec des rameaux et 

des palmes accoururent au-devant du Seigneur en disant : « Béni soit celui qui vient au nom 

du Seigneur ! » Et aussitôt l'évêque se lève avec tout le peuple... Tout le peuple marche devant 

l'évêque au chant des hymnes et des antiennes, ...Tous les enfants tiennent des rameaux de 

palmes ou d'oliviers. Tout le monde marche, lentement, traverse la ville pour se rendre à 

l'Anastasis. 

 Ces processions sont en elles-mêmes une sorte de pèlerinage. Cette pratique s'est 

largement répandue dans le monde par les pèlerins venus de pays étrangers et a influencé 

l'élaboration de notre Année Liturgique qui peut donc être comprise et appelle à être vécue 

comme un pèlerinage. 

 

La Vigile pascale 

 

 Nous voici au cœur de l'Année Liturgique, au but de notre pèlerinage, la Vigile 

Pascale que saint Augustin appelle la mère de toutes les saintes vigiles, durant laquelle le 

monde entier se tient en éveil (Sermon 219, cité dans SC 21, Éthérie, Journal de voyage). 

Ils sont finis, les jours de la Passion du Seigneur : 

vous qui célébrez avec allégresse la fête de Pâques, 

venez, avec son aide, prendre part en exultant 

aux fêtes qui s'accomplissent dans la joie de l'éternité. 

(extrait de la Bénédiction solennelle de Pâques) 

Nous célébrons, en cette grande et sainte Nuit, le cœur de notre foi ! 

Exultez dans le ciel, multitude des anges ! 

Exultez, célébrez les mystères divins ! 

Résonne, trompette du salut, 

pour la victoire d'un si grand Roi ! 

Que la terre, elle aussi, soit heureuse, 

irradiée de tant de feux : 

illuminée de la splendeur du Roi éternel, 



qu'elle voie s'en aller l'obscurité 

qui recouvrait le monde entier ! 

Réjouis-toi, Église notre mère, 

parée d'une lumière si éclatante ! 

Que retentisse dans ce lieu saint 

l'acclamation des tous les peuples ! 

(Exultet, 2
e
 forme. Il faudrait le lire en entier). 

 Nous devons, comme les Pères de l'Église nous y invitent, avoir toujours en vue le 

Mystère pascal dans son entièreté, ne pas isoler ses différentes facettes les unes des autres. 

L'homélie de Méliton de Sardes sur la Pâque, lue à l'office des Lectures le Jeudi Saint est en 

cela exemplaire. 

Bien des choses ont été annoncées par de nombreux prophètes en vue du mystère de Pâques 

qui est le Christ : à lui la gloire pour les siècles des siècles. Amen. (...) C'est lui qui s'est 

incarné dans une vierge, a été suspendu au bois, enseveli dans la terre, ressuscité d'entre les 

morts, élevé dans les hauteurs des cieux. 

Vivre l'Année Liturgique comme un pèlerinage nous aide à toujours considérer la totalité du 

Mystère de notre salut. 

 

Octave et Temps Pascal 

 

 Il nous est bon et nécessaire après une telle marche de savourer Pâques, de rester un 

bon moment sur place, de faire une halte bienfaisante pour nous réjouir pleinement de la 

Résurrection du Seigneur, célébrer le mémorial par excellence : l'eucharistie. Comme nous le 

rappelait le pape François dans Desiderio Desideravi (n°11) : 

Nous avons besoin d'être présents à ce repas, de pouvoir entendre sa voix, manger son Corps 

et boire son Sang. Nous avons besoin de lui. Dans l'eucharistie et dans tous les sacrements, 

nous avons la garantie de pouvoir rencontrer le Seigneur Jésus et d'être atteints par la 

puissance de son mystère pascal. La puissance salvatrice du sacrifice de Jésus, de chacune de 

ses paroles, de chacun de ses gestes, de chacun de ses regards, de chacun de ses sentiments, 

nous parvient à travers la célébration des sacrements. 

 Nous célébrons Pâques pendant cinquante jours, comme un grand dimanche. Une 

octave de dimanches ! Mais la semaine de l'Octave est particulière, temps de la mystagogie, 

enseignement pour les néophytes, ceux qui viennent d'être baptisés au terme de leur 

pèlerinage de préparation, avec une intense catéchèse pendant le Carême. Mais pour nous, 

déjà baptisés, pèlerins de l'Année Liturgique, nous prenons également le temps de méditer 

tout ce que nous avons vécu en ces derniers jours si denses, tellement forts, afin de nous 

laisser pleinement toucher par la grâce, approfondir notre relation au Christ, nous émerveiller 

de notre propre baptême. 

 Comme pour le Triduum pascal, au cours de la cinquantaine pascale, habitants et 

pèlerins de Jérusalem vont proclamer les évangiles de l'Ascension et de la Pentecôte au lieu 

où cela s'est passé, organisant des célébrations qui sont toujours d'actualité, mais avec le 

risque de morceler ce temps qui est comme un unique jour de fête. Nous célébrons le Mystère 

Pascal entier en soulignant un aspect : le Don de l'Esprit, la montée de notre Seigneur près de 

Dieu son Père. Le saint pape Paul VI le rappelle dans sa lettre apostolique déjà citée : 

Avec les anciens Pères et la tradition unanime de l'Église, ces pontifes [les prédécesseurs de 

Paul VI depuis Pie X] pensaient que le déroulement de l'année liturgique n'offre pas 

seulement une évocation des actions par lesquelles notre Seigneur Jésus Christ a opéré notre 

salut ou une évocation du passé propre à nourrir la méditation des fidèles et à rendre plus 

facile la catéchèse des simples. Ils enseignaient aussi que la célébration de l'année liturgique 



« jouit d'une force sacramentelle et d'une efficacité particulière pour nourrir la vie 

chrétienne », ce que Nous-même nous pensons et enseignons. (Mysterii Paschalis, I) 

 Il ajoute plus loin : 

Ainsi la révision de l'année liturgique et les règles qui découlent de sa restauration n'ont-elles 

d'autre but que de permettre aux fidèles de communier d'une manière plus intense dans la foi, 

l'espérance et la charité à « tout le mystère du Christ [déployé] dans le cycle de l'année ». 

 Pendant tout le temps de Pâques, on lit les Actes des Apôtres. Ce livre est très 

dynamique, parsemé de voyages, de rencontres. De Jérusalem, les Apôtres, remplis de l'Esprit 

Saint, partent dans le monde entier annoncer la Bonne Nouvelle. Au lendemain de la 

Pentecôte, il en sera de même pour nous. 

Vous allez recevoir une force 

quand le Saint-Esprit viendra sur vous ; 

vous serez alors mes témoins 

jusqu'aux extrémités de la terre, alléluia. 

(antienne d'ouverture lundi de la 7
e
 semaine) 

 Le pèlerin doit maintenant reprendre la route pour rentrer chez lui. Nous aussi, mais ce 

n'est pas un « retour en arrière ». Dans la liturgie, comme dans la foi, on ne va jamais en 

arrière mais nous sommes toujours tendus vers l'avant. Les disciples qu'on appelle 

communément les « pèlerins d'Emmaüs » ont, selon les termes d'une hymne de Didier 

Rimaud, marché tournant le dos à la cité de la [ta] souffrance du Seigneur. Et comme eux 

nous pouvons le reconnaître à la fraction du Pain, découvrir qu'il marche aujourd'hui encore 

avec nous. Nous ne tournons pas le dos à Jérusalem, même si nous semblons revenir au point 

de départ, la Jérusalem céleste, elle, est toujours devant nous, jusqu'à notre mort. 

 Christ est ressuscité, avec lui nous sommes morts et ressuscités par notre baptême, son 

Esprit habite en nous, nous marchons vers cette Jérusalem céleste, notre patrie, en proclamant 

les merveilles accomplies par le Seigneur. 

 

Le sanctoral 

 

 À l'aller comme au retour, notre route est parsemée d'étapes signifiantes, comme le 

pèlerin passe par des lieux, des sanctuaires qui nourrissent sa marche. Pour nous, c'est le rôle 

du sanctoral. Toutes ces solennités, fêtes et même mémoires, sont ce que représentent pour un 

pèlerin le passage dans une cathédrale, la basilique d'un sanctuaire, une église paroissiale ou 

même une chapelle, voire la découverte d'une potale au coin d'une rue. Ces fêtes nourrissent 

notre marche, notre prière, notre écoute de la Parole. Les saints nous accompagnent, 

intercèdent pour nous – c'est la force de la communion des saints –, renforcent notre foi, notre 

désir de sainteté, notre relation au Christ. 

 Dans ce foisonnement du calendrier liturgique, la fête de l'Assomption est 

particulièrement encourageante. Marie, l'une d'entre nous, a pleinement, totalement, accompli 

ce pèlerinage (cf. Lumen Gentium n°68). 

Aujourd'hui, la vierge Marie, la Mère de Dieu, est élevée au ciel. 

Elle est le commencement et l'image de ce que deviendra ton Église en sa plénitude, 

elle est signe d'espérance et source de réconfort pour ton peuple encore en chemin. 

Ainsi tu n'as pas voulu qu'elle connaisse la corruption du tombeau, 

elle qui a porté dans sa chair ton propre Fils 

et mis au monde d'une manière incomparable l'auteur de la vie. 

(Préface) 

 



Le temps ordinaire 

 

 Nous avons donc repris la route, cette fois dans le temps ordinaire, non pas au sens de 

banal, mais le temps du quotidien de nos vies. 

 Au retour, nous emportons en quelque sorte dans notre cœur le feu de Pâques, pour le 

communiquer autour de nous. C'est toujours le Christ lui-même qui guide nos pas, nous 

accompagne au fil du temps. L'eucharistie est l'aliment qui soutient notre pèlerinage.  

 Depuis le tout début de l'Église, le dimanche est le jour consacré pour célébrer le 

mystère pascal, nous faisons mémoire de la Résurrection. C'est la Pâque hebdomadaire. Et la 

semaine est structurée par la Liturgie des Heures qui nourrit, relance notre marche. 

L'ensemble du temps de nos vies est alors sanctifié. 

 La Constitution conciliaire sur la liturgie résume tout ce parcours ainsi (SC, n° 102) : 

 Notre Mère la sainte Église estime qu'il lui appartient de célébrer l’œuvre salvifique 

de son divin Époux par une commémoration sacrée, à jours fixes, tout au long de l'année. 

Chaque semaine, au jour qu'elle a appelé « jour du Seigneur », elle fait mémoire de la 

résurrection du Seigneur, qu'elle célèbre encore une fois par an, en même temps que sa 

bienheureuse passion, par la solennité de Pâques. 

 Et elle déploie tout le mystère du Christ pendant le cycle de l'année, de l'Incarnation 

et la Nativité jusqu'à l'Ascension, jusqu'au jour de la Pentecôte, et jusqu'à l'attente de la 

bienheureuse espérance et l'avènement du Seigneur. 

 Tout en célébrant ainsi les mystères de la Rédemption, elle ouvre aux fidèles les 

richesses de la puissance et des mérites de son Seigneur ; de la sorte, ces mystères sont en 

quelque manière rendus présents tout au long du temps, les fidèles sont mis en contact avec 

eux et remplis de la grâce du salut. 

 

Arrivée ? 

 

 Après le samedi de la 34
e
 semaine, commence le Temps de l'Avent. Sommes-nous 

revenus à notre point de départ ? En apparence, oui. Dans le missel, les lectionnaires, cela se 

présente ainsi. On remet les signets au début du livre. Pour les lectionnaires, il y a quelques 

variantes : A, B, C, paire, impaire. Sans plus. 

 Mais nous, sommes-nous revenus de ce périple semblable à ce que nous étions au 

début de l'Avent de l'année précédente ? Assurément non. La vie, notre histoire personnelle, 

fait que nous avons changé, certainement vieilli d'un an. Mais avoir mis nos pas dans ceux de 

Jésus Christ, avoir parcouru en pèlerins ce chemin de l'Année Liturgique, avoir marché vers le 

Mystère pascal, l'avoir célébré solennellement, nous a profondément transformés. Ce 

pèlerinage annuel construit ce que nous sommes déjà par notre baptême : des enfants de Dieu, 

morts et ressuscités avec le Christ, il nous configure de plus en plus au Christ. 

 On parle de cycle à propos de l'Année Liturgique. Je la comparerais plutôt à une roue, 

par exemple de vélo. Non pas une roue suspendue, qui tourne à vide, mais une roue qui roule 

sur une route. Notre roue revient sur elle-même, au même point qu'au départ mais pas au 

même point sur la route. Notre vélo a avancé ! Au fil de ce pèlerinage, nous avons avancé 

vers le Royaume de Dieu, vers la Jérusalem céleste. 

Ainsi donc, vous n'êtes plus des étrangers ni des gens de passage, vous êtes concitoyens des 

saints, vous êtes membres de la famille de Dieu. (Ep 2, 19) 

 

Sœur Annick 

(Conférence donnée au Congrès liturgique de Blankenberge 2025) 

 



LE BAISER CRÉATEUR. À L’IMAGE UNIQUE DE DIEU 

LUC LANNOY – SAINT-LÉGER ÉDITIONS 

 

Sommes-nous le produit du hasard, résultat de l’évolution des espèces ou une créature unique 

de Dieu ? Voici la question existentielle que nous pose, dans cet ouvrage, Luc Lannoye, 

ingénieur polytechnicien retraité. 

 

En retraçant les origines de la vie sur notre planète, l’auteur nous fait découvrir l’émergence 

de l’homo sapiens qui supplanta les autres espèces vivantes, grâce à des qualités qui lui sont 

propres. En effet, l’homme est capable d’inventer, de calculer, de prévoir, de produire des 

œuvres d’art, de philosopher, mais aussi d’aimer gratuitement. Il enterre ses défunts et parle 

d’une vie au-delà de la mort. Pourrait-on y voir une sorte d’alliance adamique du Créateur 

avec l’homme ? L’auteur nous parle ensuite du concept de l’âme au travers de l’histoire et se 

pose la question de la présence de notre âme dès notre conception. En parcourant les récits de 

la Genèse, nous découvrons que la création est régie par des lois édictées par Dieu pour 

accompagner l’évolution naturelle du créé. L’homme est quant à lui créé par un souffle divin 

qui fait de lui une personne unique. C’est le baiser créateur de Dieu. Par ce baiser, l’Éternel 

inaugure en nous un espace pour pouvoir y demeurer et nous ouvre une porte vers le monde 

invisible, celui de Dieu. 

 

Dans la deuxième partie de son ouvrage, Luc Lannoye s’interroge sur la possibilité d’une vie 

extraterrestre. Statistiquement parlant, sur les milliards de planètes présentes dans l’univers, il 

est fort probable qu’il en existe plusieurs, sur lesquelles les conditions seraient réunies pour y 

voir naître la vie. Mais quelle serait alors la relation unissant ces êtres vivants au Créateur ? 

Comment pourrait-on y envisager la présence du mal et du péché ? Pour l’homme, le mal et le 

péché ont été vaincus par Jésus, qui s’est incarné pour nous offrir le salut : « Je suis le chemin 

qui mène au Père ». L’auteur prend alors le pari que nous sommes les seuls êtres vivants dans 

l’univers. Pari osé qui se base sur la révélation trinitaire de notre Dieu où il découvre Jésus, 

vrai Dieu, mais surtout vrai homme, présent aux côtés du Père et de l’Esprit. Il n’y a pas de 

place pour une quatrième entité dans cette révélation.  

 

Prenons donc soin de la création que le Tout-Puissant a remise entre nos mains, nous qui 

sommes uniques aux yeux de Dieu.  

 

Patrick Briamont 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

CHRONIQUE 

 

Nous nous sommes organisés pour maintenir le lien et visiter régulièrement Frère Pierre 

hospitalisé au Valdor à Liège.  

 

Frère Bernard se rend quelques fois à Clerlande pour aider la communauté à faire avancer la 

transmission au projet « Cimes et racines », alors que Sœur Julian aide à la bibliothèque. 

 

Sœur Sylvie propose au magasin les chapelets qu’elle confectionne pendant ses heures de 

travail manuel. 

 

Frère Pacôme participe à la retraite du clergé orthodoxe de l’archevêché œcuménique à La 

Roche. 

 

Sœur Annick se rend à différentes rencontres liées à son travail pour la CIPL et la CFC. 

 

Nous bénissons le groupe de pèlerins pour la paix conduit par Nikita et Catherine Stampa qui 

part pour Sarajevo. Première étape : Orval. C’est essentiel ! 

 

Le séniorat fait le point avec nos partenaires de la Relève Lara et Olivier. On peut souligner 

une belle synergie pour faire avancer le monastère vers une cuisine plus naturelle et 

biologique. Le cours de cuisine donné par Lara à Mambré a d’ailleurs eu un franc succès. Les 

spéculoos vendus au magasin en sont aussi un signe. 

 

Le chapitre réfléchit à l’amélioration de la communication en communauté et aux soins des 

malades. 

 

Nous rencontrons Laurent Jouvet qui a traduit l’ensemble des sermons de Maître Eckhart et 

l’essentiel de sainte Thérèse d’Avila. 

 

Sœur Julian chante pour sa Majesté le roi à la paroisse anglicane Holy Trinity de Bruxelles. 

 

Une équipe met sur pied une journée sur les livres de Frère Hubert. Ce sera le lundi de 

Pentecôte 2026. 

 

Le 24 novembre, nous apprenons avec stupeur et tristesse le décès de François, le neveu de 

Frère Paul, qui venait chaque été passer une semaine au monastère. Nous prions pour lui et sa 

famille particulièrement au cours de l’eucharistie. 

 

Après le décès de Sœur Anne-Marie Mambourg, nous sommes en communion avec nos 

Frères et Sœurs du Pérou. 

 



Nous vivons notre retraite annuelle avec Sœur Marie-Bernard de Brialmont sur la divine 

comédie de Dante. 

 

Frère Bernard participe aux funérailles de Frère Martin Neyt à Clerlande. 

 

Nous visitons, après un passage auprès de Frère Pierre, l’exposition de peintures et d’icônes 

d’Anne-Catherine et Jacques Noé à Liège. 

 

Nous apprenons la mort inopinée de notre oblat de Normandie Yvonnic Bouche, ancien oblat 

du Mont-Saint-Michel. Sincères condoléances à sa famille bien connue de la communauté. 

 

Depuis le 16 décembre, Frère Pierre est au Pré Messire à Stavelot, ce qui est plus simple pour 

les trajets. 

 

Le 21 décembre, le chapitre se prononce en faveur de l’engagement de sœur Sylvie Dée en 

qualité d’oblate régulière. 

 

Cette année, la veillée de Noël se construit en collaboration avec Itzel Devos, notre professeur 

de chant. 

 

 

 

 

UNE CONFÉRENCE EN LIGNE DE SŒUR JULIAN 

 

Conférence sur l'accompagnement spirituel en ligne et en anglais 

le samedi 17 janvier 2026 de 14h à 16h 

 

Qu'est-ce que c'est l'accompagnement spirituel ? 

 

Témoignages d'un guide nature, d'une mère, d'un artiste, avec possibilités de rencontres et 

prière commune (œcuménique). 

 

Inscriptions : polly.freeman@churchofengland.org 

Informations : sister.julian@europe.anglican.be 

https://www.europe.anglican.org/spiritual-direction 

https://www.europe.anglican.org/spiritual-direction-events 

 

PAF libre sur le compte du monastère. 

 

mailto:polly.freeman@churchofengland.org
mailto:sister.julian@europe.anglican.be
https://www.europe.anglican.org/spiritual-direction
https://www.europe.anglican.org/spiritual-direction-events

